1

Jurnal Ekonomi Islam

Z Z I e-1ISSN : 2776-6756

IZZI: Jurnal Ekonomi Islam
Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/IZZ|

EKSISTENSI ‘URF SEBAGAI METODE PENETAPAN HUKUM
DAN APLIKASINYA PADA TRANSAKSI EKONOMI ISLAM

Abstract:

Haqiqotus Sa’adah
STAI Al-Utsmani Bondowoso
hagiqotussaadah24@gmail.com

The current condition triggers the scholars to make a rule of figh that can be used as
a guide in making laws that have not been clearly stated in the Qur'an or Hadits.
Along with the times, it is certain that the development of problems faced by society
will also experience development as well as in the economic field. There are customs
or traditions/customs commonly called 'urf in ushul figh who are widely popular in
the midst of their lives. These habits can be taken into consideration when
determining Islamic law in growing economic transactions, especially related to
issues for which there is no legal certainty in the Qur'an and Hadits. In this study
using qualitative research methods, the data sources used were figh and ushul figh
rules books and articles in journals related to the theme. Data collection techniques
are carried out by literature review. The results of this study are that there are two
types of gharar, namely heavy gharar and light gharar. Heavy gharar is gharar that
can be avoided and causes disputes between the parties to the contract. Gharar this
type varies, depending on the place and location, therefore the standard of gharar is
returned to 'urf (custom/tradition).

Keywords: 'Urf, Tradition, Methods of determining the law, Islamic economic transactions

D kel

Codd) o 0T Lede oy 4 @) il e 3 ST Leshional (K6 b Sel aog U] slada)l JUH) aodll sy
(e3LaBV) JU (3 ISy fad Ul gt pastl Ligrlsy gl DSl jolss O wSBI 0 ¢ peaal) il ) g
sda Jl Ko Bl iz (3 auly Bla e aila ag ")l Jpool (3 Gl s oble [ W o Slle Sl
Oy o Y @ BLL Glan L ol ¢ dalall £olasY) oMbl 3 aadla Yl day il L e lae¥) (3 bl

S Al SUL pslas OS¢ sl Gl CILT alisnal anhl ade (3 L egadly 0T 3 Wlay 3506

L& Lol dal e Gk e UL ] SW @«%LL’ Ll M (3 YL, agadll Jy“y\} 4zl Jslsd
oty i S8 U ) ea LR A i) Ll R A e A e ey Al OF 2l ede il
Sy Gt L sgm A s s 0 JULg ¢ Oy O a1 e 65l s (il i) (31 oy UM

Abstrak :

(Al /

Kondisi saat ini memicu para ulama untuk membuat suatu kaidah figh yang bisa
dijadikan panduan dalam pengambilan hukum yang belum secara jelas tertuang di
dalam Al-Qur'an maupun Hadits. Seiring perkembangan zaman maka dapat
dipastikan perkembangan permasalahan yang dihadapi oleh masyarakat juga akan
mengalami perkembangan begitu juga dalam bidang ekonomi. Terdapat kebiasaan-
kebiasaan atau tradisi/adat yang biasa disebut ‘urf dalam ushul figh yang populer

IZZI: Jurnal Ekonomi Islam
Vol. 2 No. 3 (2022)


mailto:haqiqotussaadah24@gmail.com

secara luas di tengah kehidupan mereka. Kebiasaan-kebiasaan tersebut dapat
menjadi bahan pertimbangan ketika akan menetapkan hukum Islam dalam
transaksi ekonomi yang semakin berkembang terutama terkait masalah-masalah
yang tidak ada ketegasan hukum dalam Al-Qur’an dan Hadits. Dalam penelitian ini
menggunakan metode penelitian kualitatif, sumber data yang digunakan adalah
buku kaidah figh dan ushul figh serta artikel-artikel dalam jurnal yang berkaitan
dengan tema. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara literature review.
Hasil dalam penelitian ini yaitu terdapat dua macam gharar yakni gharar berat dan
gharar ringan. Gharar berat adalah gharar yang dapat dihindarkan dan
menimbulkan perselisihan antara pihak yang melakukan akad. Gharar jenis ini
berbeda-beda, tergantung tempat dan lokasinya, oleh karena itu standar gharar ini
dikembalikan kepada “urf (adat/tradisi).
Kata kunci: "Urf, Tradisi, Metode penetapan hukum, Transaksi ekonomi islam

PENDAHULUAN

Yusuf al-Qarawi berpendapat bahwa Islam memiliki satu sumber yang
tidak ada keraguan yaitu wahyu. Landasan ini kemudian terbagi menjadi
dua, wahyu yang tertulis sebab membacanya sebagai ibadah yaitu al-Qur’an
dan wahyu yang tidak tertulis yaitu sunah Nabi. Al-Qur’an menjadi dustur
(undang-undang) Adapun sunah menajadi penjelasnya. Al-Qur'an telah
memberikan keterangan mengenai hal-hal yang pokok dalam kehidupan.
Penjelasan al-Qur’an tersebut dapat berupa keterangan langsung di
dalamnya baik secara rinci atau umum, atau penjelasan Rasulullah Saw
dalam sunahnya, maupun melalui penjelasan sahabat dan para ulama dari
hasil ijtihad (Abd al-Wahhab Khallaf, t.th)

Jjtihad yang dilakukan oleh orang-orang yang mempunyai kompetensi
dan otoritas terus dibutuhkan dalam bidang dan akan terus berkelanjutan.
Jjtihad dapat dilakukan dalam bidang permasalahan baru yang menuntut
solusi hukum, ataupun dalam perkara lama yang sudah diatur sebelumnya
namun dirasa tidak sesuai lagi dengan kondisi kehidupan sekarang. Kedua
bentuk ijtihad ini dapat dikatakan sebagai pembaruan. Ijtthad pembaruan
yang dilakukan harus sesuai dengan pokok-pokok agama atau perkara yang
qat’i, sehingga yang menjadi acuan dalam kelayakan hasil pembaruan
adalah kesesuaian dengan Al-Qur’an dan sunnah.

Terkait dengan ijtihad ulama dalam mencari solusi hukum suatu
permasalahan, jika seorang ulama menemukan dalam nas (al-Qur’an dan
sunah), maka ia berfatwa dengan dalil nas tersebut. Jika tidak belum
ditemukan dalam nas tentang permasalahan yang di temukan, maka ia
mencari pada pendapat ulama yaitu ijma’, jika menemukannya dalam
bentuk ijma” maka ia berfatwa dengan ijma’ tersebut. Terakhir, jika tetap
tidak menemukan dalam nas dan juga tidak ada ijma’” tentang suatu masalah
yang dihadapinya maka ia berijtihad dengan metode istimbat hukum
tertentu (Abd al-Wahhab Khallaf, t.th). Jadi al-Qur’an, sunah, dan ijtihad
ulama adalah tiga hal saling terkait bahkan tidak dapat dipisahkan.

Terdapat beberapa metode dalam berijtihad, yaitu istihsan, maslahah al-
mursalah, istihshab, syar'u man gablana, dan ‘urf, dimana dalam pembahasan
makalah ini fokus pembahasan yaitu metode “urf.

Kondisi saat ini memicu para ulama untuk membuat suatu kaidah figh
yang bisa dijadikan panduan dalam pengambilan hukum yang belum

118 IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



secara jelas tertuang di dalam Al-Qur’an maupun Hadits. Hukum sangatlah
penting untuk mengatur prilaku manusia agar teratur dan terarah sesuai
dengan syariah islam. Seiring perkembangan zaman maka dapat dipastikan
perkembangan permasalahan yang dihadapi oleh masyarakat juga akan
mengalami perkembangan begitu juga dalam bidang ekonomi (Toha
Andiko, 2011).

Dalam kehidupan masyarakat banyak terdapat kebiasaan-kebiasaan atau
tradisi/adat yang biasa disebut ‘urf dalam ushul figh (Abdul Mun’im Saleh,
2012), yang populer secara luas di tengah kehidupan mereka. Tradisi
tersebut dapat berupa perkataan atau perbuatan yang berlaku secara
umum, kebiasaan-kebiasaan tersebut dapat menjadi bahan pertimbangan
ketika akan menetapkan hukum Islam dalam transaksi ekonomi yang
semakin berkembang terutama terkait masalah-masalah yang tidak ada
ketegasan hukum dalam Al-Qur’an dan Hadits (Fitra Rizal, 2019). Hasbi
Ash Shiddieqy berpendapat bahwa hukum islam yang diterapkan di
kalangan masyarakat harus sesuai dengan budaya dan karakteristik
masyarakat islam, jika suatu permasalahan tersebut sudah biasa dilakukan
oleh masyarakat dan penetapan hukum bisa menyelesaikan masalah secara
adil, tetapi jika tidak dapat diselesaikan dengan hukum ‘urf, maka bisa
mencarinya denga metode hukum-hukum lainnya. Dengan demikian
menurut Hasbi Ash Shiddieqy metode istimbath berdasarkan ‘urf sangat
mungkin diterapkan (Agus Moh Najib, 2020).

Suatu kebiasaan dapat dikatakan sebagai ‘urf jika memenuhi hal-hal
sebagai berikut: 1) kebiasaan itu harus disukai banyak orang, 2) kebiasaan
harus dilakukan secara berulang-ulang, 3) kebiasaan itu harus popular dan
dikenal oleh banyak komunitas.

Dalam hukum islam, ‘urf menempati posisi yang penting dalam
penetapan hukum. Hal ini karena ‘urf menjadi kebiasaan yang berlaku di
masyarakat secara membudaya di tengah-tengah masyarakat (Mohammad
Mutfid, 2016). Oleh karena itu ‘urf menjadi pertimbangan dalam menetapkan
hukum yang telah dirumuskan menjadi kaidah umum, yaitu: al-adah
muhakkamah dan al-Tsabit ni al-urfi ka al-Tsabit bi al-nash (Khikmatun Amalia,
2020).

METODE PENELITIAN

Dalam penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan
pendekatan yuridis normative (Jonaedi Efendi & Johnny Ibrahim, 2018).
Pendekatan yuridis normative mendorong peneliti untuk menelaan teori,
konsep, ataupun asas hukum (Ahmad Lukman Nugraha, dkk, 2021).
Penelitian ini berhubungan dengan konsep ‘urf dan transaksi ekonomi
islam. Sumber data primer yang digunakan dalam penelitian ini yaitu buku
kaidah figh dan ushul figh. Sedangkan sumber sekunder dalam penelitian
ini adalah artikel-artikel dalam jurnal yang berkaitan dengan tema. Teknik
pengumpulan data dilakukan dengan cara literature review. Setelah data
yang diperlukan terkumpul, kemudian langkah selanjutnya adalah
mengolah dan menganalisis data serta diambil kesimpulan hukum.

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 119
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep ‘Urf

120

1. Pengertian

Secara Bahasa, menurut Ahmad Warson Munawwir kata ‘urf
berasal dari akar kata Si,= - G yang berarti mengetahui, kemudian
dipakai dalam arti sesuatu yang diketahui, dikenal, dianggap baik, dan
diterima oleh akal sehat (A. Hanafi, 1970). Juga berarti apa yang
diketahui dan dikenal atau kebiasaan (Noel. ]J. Coulson, 1987).

Sedangkan menurut istilah Abdul Wahhab Khalaf menjelaskan
bahwa:

Oled s 8alall oy & il Jrdg) 8 e adle 15 sl s el 48 el 58 o yall
Bl 5 o padl (o (3 AY 1 e )
Artinya: ‘urf ialah sesuatu yang telah diketahui oleh orang banyak dan
dikerjakan oleh mereka. Baik dari perkataan atau perbuatan atau
sesuatu yang ditinggalkan. Hal ini juga dinamakan adat. Dan
menurut para ahli hukum Islam tidak ada perbuatan antara al-"urf

dengan al-'adah

Berdasarkan pengertian ‘urf yang disampaikan oleh Abdul
Wahhab Khalaf tersebut dapat diambil pemahaman bahwa istilah ‘urf
memiliki pengertian yang sama dengan istilah adat (Abdul Wahab
Khallaf, 1994). Adat dan ‘urf adalah sesuatu yang telah biasa berlaku,
diterima dan dianggap baik oleh masyarakat (Abu Ishaq al-Syatibij, t.th).

Menurut Abdul karim Zaidan, ‘urf berarti sesuatu yang telah
dikenali oleh masyarakat dan merupakan kebiasaan di kalangan
mereka, baik berupa perkataan, perbuatan, maupun pantangan-
pantangan dan juga bisa disebut dengan adat. Menurut istilah syara’,
tidak ada perbedaan antara ‘urf dan adat (kebiasaan) (Moh. Mufid,
2016).

Menurut Ahmad Fahmi Abu Sinnah, sebagai berikut: )

e 4% i G 5560 5201
Artinya: Perbuatan-perbuatan yang telah sering dilakukan tanpa melalui
pertimbangan rasional

Menurut Muhammad Abu Zahra, sebagai berikut: )

A sal adle G B 5 cOlah fe Gl 5352 L
Artinya: Segala bentuk mu’amalah yang telah dikenal manusia serta konsisten
menjalankannya

Dari pengertian-pengertian di atas dapat disimpulkan, bahwa “urf
maupun adat merupakan kebiasaan atau tradisi yang berulang-ulang
dilakukan oleh masyarakat, dalam keabsahannya telah disepakati dan
tidak ada pertimbangan rasio sehingga penggunaan di kalangan
masyarakat sangat tinggi.

Dasar penggunaan ‘urf adalah sebagai berikut: Allah Swt
Berfirman dalam surah Al-Araf ayat199: L

Slerl e (15 ity il gl
Artinya: Dan suruhlah orang mengerjakan yang ma’ruf dan berpalinglah dari
orang-orang yang bodoh (Q.S Al-"Araf: 199)

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



Ayat tersebut menunjukkan dengan jelas bahwa Allah menyuruh
supaya kita menggunakan ‘urf. Kata ‘urf dalam ayat tersebut dimaknai
dengan suatu perkara yang dinilai baik oleh masyarakat. Ayat tersebut
dapat dimengerti sebagai perintah untuk mengerjakan sesuatu yang
telah dianggap baik sehingga menjadi tradisi/kebiasaan yang baik dan
dinilai berguna bagi kemaslahatan mereka (Fitra Rizal, 2019).

Dalam hadits yang diriwayatkan oleh Ahmad dari Ibnu Masud
bahwa Nabi Muhammad Saw bersabda:

Artinya: segala sesuatu yang dipandang oleh (orang-orang Islam) umum itu
baik, maka baik pulalah di sisi Allah dan segala sesuatu yang
dipandang oleh (orang-orang Islam) umum itu jelek, maka jelek
pulalah di sisi Allah. (HR. Ibnu Msud)

Dari hadits tersebut secara ekplisit menunjukkan bahwa persepsi
positif masyarakat pada suatu persoalan, bisa dijadikan sebagai salah
satu dasar bahwa hal tersebut juga bernilai posistif disisi Allah. Dengan
demikian hal tersebut tidak boleh ditentang atau dihapus, akan tetapi
bisa dijadikan pijakan untuk menentukan suatu hukum, karena
pandangan umum hakekatnya tidak bertentangan dengan apa yang
telah dikehendaki Allah. Pada dasarnya ‘urf tidak mempersulit
kehidupan, melainkan sangat membantu dalam mengatur tata hidup
bermasyarakat dan juga mengatur kehidupan setiap anggota
masyarakat tersebut (Muhammad Mas'ud Zainy al-Hasyimy , 2010).

Para ulama membenarkan bahwa penggunaan metode “urf hanya
dalam hal-hal muamalah, itupun setelah memenuhi syarat-syarat yang
telah ditetapkan. Perlu diketahui bahwa dalam hal ibadah secara mutlak
tidak berlaku “urf karena yang menentukan dalam hal ibadah adalah al-
Qur'an dan al-Hadits (Basiq Djalil , 2010) ‘urf bertujuan untuk
memelihara kemaslahatan umat serta menunjang pembetulan hukum
dan penafsiran beberapa nas (Rachmat Syafe’l, 2010).

2. Klasifikasi ‘urf

Para ulama usul figh membagi ‘urf kepada tiga bagian: (Ahmad Fahmi

Abu Sunnabh, t, th)

Dari segi objeknya, ‘urf dibagi menjadi dua bagian: al ‘urf al-lafzhi
(kebiasaan yang berkaitan dengan perkataan) dan ‘urf al-‘amali
(kebiasaan yang berkaitan dengan perbuatan (Nasrun Haroen, 1996).

a. Al-"urf lafzhi adalah kebiasaan yang dilakukan secara lafal/ungkapan
tertentu dalam mengungkapkan sesuatu, sehingga makna ungkapan
itulah yang difahami dan terlintas dalam pikiran masyarakat.
Misalnya ungkapan kata daging yang berarti daging sapi, padahal
kata daging mencakup seluruh daging yang ada, apabia seorang
pembeli mendatangi penjual daging, sedangkan penjual daging itu
memiliki berbagai daging, lalu pembeli mengatakan saya mau beli
daging 1 kg, pedagang itu langsung mengambil daging sapi, karena
kebiasaan masyarakat setempat telah mengkhususkan penggunaan
kata daging pada daging sapi. Sama halnya dengan membeli.

b. Al-‘urfal-‘amali adalah kebiasaaan masyarakat yang berkaitan dengan
perbuatan/kegiatan atau mu’amalah keperdataan. Yang dimaksud

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 121
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



122

dengan perbuatan kebiasaan adalah kegiatan masyarakat dalam
masalah kehidupan mereka yang tidak terkait dengan kepentingan
orang lain. Contohnya kebiasaan libur kerja pada hari-hari tertentu
dalam satu minggu, kebiasaan masyarakat memakan-makanan
tertentu atau meminum-minuman tertentu dan kebiasaan masyarakat
dalam memakai pakaian terntu dalam acara-acara khusus.

Adapun yang berkaitan dengan muamalah adalah kebiasaan
masyarakat dalam melakukan transaksi/akad dengan cara tertentu.
Misalnya kebiasaan masyarakat dalam jual beli barang elektronik
atau barang yang muatannya besar dan berat, barang-barang tersebut
diantarkan ke rumahnya tanpa ada biaya tambahan lagi. Contoh lain
adalah kebiasaan masyarakat dalam bertransaksi di swalayan,
praktiknya pembeli mengambil barang terdahulu kemudian
membayarnya di kasir, tanpa adanya akad secara jelas. Jual beli
tersebut dalam figh Islam disebut dengan bay’u al-mu’atha (Nasrun
Haroen, 1996).

Dari aspek cakupannya, ‘urf di bagi menjadi dua bagian: al-"urf al-

am (kebiasaan yang bersifat umam) dan al-‘urf al-khash (kebiasaan yang
bersifat khusus).
a. Al-‘urfal-‘am adalah kebiasaan tertentu yang berlaku secara umum di

seluruh masyarakat dan seluruh daerah. Contohnya dalam jual beli
mobil, seluruh alat seperti kunci, tang, dongkarak dan ban serep,
termasuk dalam harga jual, tanpa ada akad tersendiri dan tambahan
biaya.

b. Al-‘urf al-khash adalah kebiasaan yang berlaku di masyarakat dan

daerah tertentu. Contohnya di kalangan pedagang, apabila terdapat
cacat tertentu pada barang yang dibeli dapat dikembalikan dan
untuk cacat lainnya dalam barang itu, pembeli tidak dapat
mengembalikan barang tersebut. Contohnya lain kebiasaan dalam
menentukan masa garansi terhadap barang tertentu.

Dari aspek keabsahannya dari pandangan syara’, ‘urf terbagi dua

bagian, yaitu al-‘urf al-shahih (kebiasaan yang dianggap sah) dan al-"urf al
fasid (kebiasaan yang dianggap rusak).
a. Al-‘urf al-shahih adalah kebiasaan yang berlaku di kalangan

masyarakat yang tidak bertentangan dengan nash (ayat atau hadits),
tidak menghilangkan kemaslahatan dan tidak pula membawa
mudarat kepada mereka. Misalnya, dalm masa pertunangan laki-laki
memberikan hadiah kepada pihak Wanita dan hadiah ini dianggap
sebagai mas kawin.

b. Al-‘urf al-fasid adalah kebiasaan yang bertentangan dengan dalil-dalil

syara’ dan kaidah-kaida dasar yang ada dalam syara’. Contohnya
kebiasaan yang berlaku ialah praktik riba. Contoh lainnya yaitu
penyuapan, untuk memenangkan  perkaranya, seseorang
menyerahkan sejumlah wuang untuk kelancaran wurusan yang

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



dilakukannya. Ia memberikan sejumlah uang kepada orang yang
menangani urusannya. Hal ini juga termasuk al-‘urf al-fasid.

3. Kehujjahan ‘urf

Para ulama ushul figh sepakat bahwa “urf al-shahih, yaitu ‘urf yang
tidak bertentangan dengan syara’ baik yang menyangkut ‘urf al-am dan
‘urf al khash, maupun yang berkaitan dengan ‘urf al-lafzhi dan “urf al-
‘amali dapat dijadikan hujjah dalam menetepkan hukum.

Menurut Imam al-Qarafi seorang mujtahid dalam menentukan
suatu hukum, harus terlebih dahulu meneliti kebiasaan yang berlaku
dalam masyarakat setempat, sehingga hukum yang ditetapkan itu tidak
bertentangan atau menghilangkan kemaslahatan yang menyangkut
masyarakat tersebut. Seluruh ulama mazhab, menurut Imam al-Syathibi
(ahli ushul figh Imam Maliki) dan Imam Ibn Qayyim al-Jauziyah (ahli
ushul figh Hanbali), menerima dan menjadikan “urf sebagai dalil syara’
dalam menetapkan hukum, apa bila tidak ada nash yang menjelaskan
hukum suatu masalah yang dihadapi (Nasrun Haroen, 1996). Suatu
hukum yang ditetapkan atas dasar ‘urf dapat berubah karena
kemungkinan adanya perubahan “urf itu sendiri atau perubahan tempat,
zaman dan sebagainya (Toha Andiko, 2011). Nasrun Haroen
mengungapkan bahwa para ulama ushul figh juga sepakat bahwa
hukum-hukum yang didasarkan kepada “urf bisa berubah sesuai
dengan perubahan masyarakat pada zaman tertentu dan tempat
tertentu.

Para ulama juga sepakat menyatakan bahwa ketika ayat-ayat Al-
Qur'an diturunkan, banyak sekali ayat-ayat yang mengukuhkan
kebiasaan yang terdapat di tengah-tengah masyarakat. Misalnya
kebolehan yang jual beli yang sudah ada sebelum islam. Hadits-hadits
Rasulullah Saw, juga banyak sekali yang mengakui eksistensi ‘urf yang
berlaku di tengah masyarakat, seperti hadits yang berkaitan dengan jual
beli pesanan (salam). Dalam sebuah Riwayat dari Ibn “Abbas dikatakan
bahwa ketika Rasulullah Saw. Hijrah ke Madinah, beliau melihat
penduduk setempat melakukan jual beli salam tersebut. Lalu Rasulullah
Saw bersabda: ) ) ) 9 )

o3tia gl G oifin 555 i O (8 Gl 8 (s il

Artinya: Siapa yang melakukan jual beli salam pada kurma, maka hendaklah

ditentukan jumlahnya, takarannya, dan tenggang waktunya (H.R.
Al-Bukhari)

Dari berbagai kasus “urf yang dijumpai, para ulama ushul figh
merumuskan kaidah-kaidah figh yang berkaitan dengan ‘urf, di
antarannya adalah yang paling mendasar:

FASOR A
Artinya: Adat kebiasaan itu bisa menjadi hukum )
YIS A8 ik JKAY) S KA
Artinya: Tidak diingkari perubahan hukum disebabkan perubahan zaman dan
tempat

Wb bl e i

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 123
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



124

Artinya: Yang baik itu menjadi ‘urf, sebagaimana yang disyaratkan itu
menajdi syarat ) . o

Artinya: Yang ditetapkan melalui “urf sama dengan yang ditetapkan melalui
nash (ayat dan hadits) (Nasrun Haroen, 1996).

. Syarat ‘urf sebagai sumber hukum

Para ulama usul figh menyatakan bahwa ‘urf bisa dijadikan
sebagai salah satu metode dalam menetapkan hukum syara” apabila
memenubhi syarat-syarat sebagai berikut: (Musthafa al-Zarqga’, 1968).

Pertama, suatu kebiasaan masyarakat, baik yang khusus dan
umum maupun yang amali dan qauli, berlaku secara umum. Artinya,
kebiasaan masyarakat tersebut harus berlaku dalam mayoritas kasus
yang terjadi di tengah-tengah masyarakat dan kegiatannya dianut oleh
mayoritas masyarakat tersebut.

Kedua, Ketika ada persoalan yang akan ditetapkan hukumnya
melalui metode “urf, ‘urf yang dapat dijadikan sebagai sumber hukum
harus keiasaan yang telah berlaku dan berjalan sejak lama di kalangan
masyarakat. Artinya, kebiasaan yang akan dijadikan sandaran hukum
itu lebih dulu ada di masyarakat sebelum kasusu yang akan ditetapkan
hukumnya.

Ketiga, kebiasaan yang dapat dijadikan sandaran hukum tidak
bertentangan dengan yang diungkapnkan secara jelas oleh para pihak
dalam masalah yang sedang dilakukan. Misalnya dalam transaksi
barang elektronik yang muatannya besar dan berat, kebiasaan yang
berlaku adalah barang yang dibeli akan diantarkan k penjualnya ke
rumah pembeli, tetapi antara pembeli dan penjual Ketika melakukan
transaksi jual beli telah menyepakati bahwa dengan kesepakatan secara
jelas bahwa barang yang dibeli akan dibawa sendiri oleh pembeli.
Dengan demikian, ada pertentangan anatara kebiasaan dan yang
diungkapkan secara jelas dalam transaksi tersebut. Jika demikian
keadaanya, maka kebiasaan yang berlaku di masyarakat tidak dapat
dijadikan sebagai dasar untuk menetapkan hukum dalam jual beli
tersebut.

Keempat, suatu kebiasaan yang dapat dijadikan dasar hukum
manakala tidak ada nash yang secara jelas mengandung hukum dari
permasalahan yang dihadapinya. Artinya, jika suatu permasalahan
sudah ada nashnya, maka ‘urf atau kebiasaan itu tidak dapat dijadikan
sebagai dasar hukum (Moh. Mufid, 2016).

Sedangkan menurut Al-Hasyimi, para ulama sepakat bahwa tidak
semua ‘urf bisa dijadikan sebagai dasar hukum islam, ‘urf yang bisa
dijadikan dasar hukum islam harus memenuhi syarat-syarat sebagai
beriku: 1). Tidak bertentangan dengan syariat, 2). Tidak mendatang
kemafsadatan dan tidak menghilangkan kemaslahatan, 3). Berlaku
umum dikalangan kaum muslim, 4). Tidak berlaku dalam ibadah
mahdhoh, 5). “Urf tersebut sudah memasyarakat saat akan ditetapkan
sebagai salah satu patokan hukum (Mahlil Bunaiya, dkk, 2021).

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



Secara garis besar dapat disimpulkan bahwasannya “urf dalam
pandangan syariat tidak akan mempunyai kekuatan hukum yang tetap
kecuali juka berupa “urf shahih yakni ;urf yang berdasarkan pada dalil
nas, atau tidak bertentangan dengan nas. Dengan terpenuhinya syarat-
syarat di atas, maka ‘urf menjadi dalil yang tetap dan dapat
dipertimbangkan dalam melakukan ijtihad untuk merumuskan sebuah
hukum (Mahlil Bunaiya, dkk, 2021).

Hasil
B. Aplikasi ‘Urf Pada Transaksi Ekonomi Islam
1. ‘urf pemberian garansi dalam pembelian barang elektronik

Garansi adalah jaminan, penjamin, tanggungan, pertanggungan.
Adapun dalam perspektif islam bentuk transaksi bergaransi bisa
dikategorikan bagian dari ba’l bisy syarthi. Kata garansi berasal dari
Bahasa inggris Guarantee yang berarti jaminan atau tanggungan. Dalam
kamus besar Bahasa Indonesia, garansi mempunyai arti tanggungan,
sedang dalam ensiklopedia Indonesia, garansi adalah bagian dari suatu
perjanjian dalam jual beli, di mana penjual menanggung kebaikan atau
keberesan barang yang di jual untuk jangka waktu yang ditentukan.
Apabila barang tersebut mengalami kerusakan atau cacat. Maka segala
biaya perbaikannya ditanggung oleh penjual, sedang peraturan-
peraturan garansi biasanya tertulis pada suatu surat garansi (Ummy
Salamah, 2002).

Dalam perkembangan dunia perdagangan saat ini, garansi
merupakan suatu Tindakan yang penting bagi pembeli yang sangat vital,
sehingga garansi dalam jual beli memiliki fungsi sebagaimana penjamin
apabila dalam masa-masa garansi ditemukan cacat-cacat tersembunyi
oleh pembeli dan pengikat antara pihak penjual untuk memenuhi

kewajiban pembeli yang telah disepakati bersama (Moh. Mufid, 2016).

Mengenai ketentuan-ketentuan yang merupakan kesepakan
antara kedua pihak dalam perjanjian garansi jual beli biasanya
tercantum dalam surat garansi yang diberikan kepada pembeli, anatara
lain berupa jenis cacatnya dan masa berlakunya surat garansi tersebut.
Ketentuan-ketentuan tersebut biasanya dinuat oleh pihak penjual
sebelum transaksi sehingga pembeli tidak ikut andil dalam memutuskan

ketentuan-ketentuan tersebut.

Dalam perjanjian garansi jual beli, kewajiban yang harus
dilakukan oleh penjual adalah berupa menanggung segala cacat yang
tersembunyi pada barang yang diperdagangkan. Apabila cacat tersebut
telah diketahui sebelumnya oleh pembeli, maka penjual tidak
bertanggung jawab terhadap cacat yang kelihatan tersebut. Karena dapat
dianggap bahwa pembeli menerima adanya cacat dengan harga yang
disesuikan dengan adanya cacat. Hal ini sebagaimana yang tercantum
dalam KUHPdt Pasal 1505, bahwa penjual tidak diwajibkan
menanggung terhadap cacat yang kelihatan yang telah diketahui oleh
pembeli. Jadi dapat disimpulkan, dalam perjanjian garansi jual beli,
penjual memiliki kewajiban untuk menanggung cacat-cacat barang yang

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 125
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



126

tersembunyi dan tidak diketahui sebelum adanya transaksi (Moh. Mufid,
2016).

Garansi dalam transaksi jual beli merupakan jenis fasilitas dari
penjual yang sangat bermanfaat bagi semua pihak, baik bagi penjual
maupun pembeli, serta bermanfaat bagi masyarakat pada umumnya dan
merupakan Tindakan saling tolong menolong dalam kewajiban yang
sangat dianjurkan oleh agama.

Praktik garansi jual beli saat ini sebagaimana yang berjalan
sekarang ini memang tidak dikenal pada masa Rasulullah Saw, namun
bukan berarti praktik ini dilarang, karena pada dasarnya semua bentuk
muamalat adalah boleh, kecuali ada dalil yang mengharamkannya.

Dalam Islam, manusia juga diberi kebebasan untuk mengatur
kehidupannya sendiri yang dinamis dan lebih bermanfaat, sepanjang
aturan yang dibuatnya tersebut tidak bertentangan dengan ketentuan
syariah islam termasuk melakukan berbagai macam bentuk muamalat
dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Apabila ada suatu kelaziman
yang diterima di tengah-tengah masyarakat dan tidak bertentangan
dengan syariat, maka kelaziman tersebut bisa dijadikan hukum.
Sebagaimana kaidah figh yang diungkapkan oleh Ahmad Azhar Basyir
yaitu: “adat kebiasaan yang diakui dapat dijadikan sebagai landasan
hukum”. Dengan kata lain, bahwa pelayanan garansi jual beli sudah
sesuai dengan prisip-prinsip hukum muamalat. Beberapa hukum
muamalat yaitu:

a. Pada dasarnya segala bentuk muamalat adalah boleh, kecuali ada
dalil yang mengharakannya

b. Muamalat dilaksanakn atas dasar suka sama suka, tanpa ada unsur
paksaan

c. Muamalat dilakukan atas dasar mendatangkan manfaat dan
menghindarkan kemudaratan.

d. Muamalat dilakukan dengan memeliharan nilai keadilan.

Garansi merupakan perjanjian yang berupa penjaminan terhadap
cacat yang tersembunyi oleh penjual kepada pembeli dalam jangka
waktu tertentu, maka dalam hukum islam pembeli berhak
menggunakan hak khiyar-nya apabila terdapat cacat yang tidak
diketahui sebelum transaksi oleh penjual dan pembeli. Hak khiyar yang
dimaksud dalam hal ini adalah khiyar aib (cacat). Khiyar aib adalah hak
untuk memilih antara meneruskan atau membatalkan. Tetapi hak khiyar
tidak berlaku pada cacat yang telah diketahui sebelum terjadi jual beli
(Moh. Mufid, 2016).

. ‘Urf dalam tebbasan jagung dan padi

Jual beli dalam pandangan Islam pada dasarnya hukumnya boleh
kecuali ada dalil yang mengharamkannya. Seperti yang disebutkan oleh
suatu kaidah yaitu:

o % o

IR S e R R EU B B R W

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



Artinya: Hukum awal dalam segala sesuatu adalah diperbolehkan, kecuali ada
dalil yang mengharamkannya.

Selain itu dasar atas dipebolehkannya jual beli harus memenuhi
syarat dan rukun dari transaksi jual beli tersebut. Sebagaimana
kebiasaan yang di lakukan masayarakat petani jagung dan padi di desa
kerang Bondowoso dalam menjual tanamannya dengan system
tebbasan. Seperti halnya yang dikatakan oleh salah satu petani padi di
desa kerang yaitu Bpk Watfi.

“Saya sendiri sudah biasa menjual dengan system tebbasan di samping
tidak repot dan harga sudah disepakati di awal, kalau di panen sendiri kita
bekerja dua kali menanam dan panennya masih bayar orang lagi untuk
memanen, biasanya pembeli survei ke sawah dulu dan mengelilingi sawah
untuk melihat kuwalitas padinya, setelah itu baru di sepakati untuk harganya,
kalau sudah sepakat, sudah waktunya panen langsung dipanen oleh pembeli”

Praktik jual beli dengan cara tebbasan sudah biasa dilakukan
ditengah-tengah masyarakat desa kerang, kebiasaan yang dilakukan jual
beli jagung maupun padi dengan tebbasan terhadap tanaman yang
sudah menua dan siap di panen. Cara pembeli untuk mengetahui
kualitas jagung baik tidaknya biasanya pembeli survei ke sawah dan
mengelilingin sawah sesuai dengan luas sawah yang ditanamkannya
untuk melihat kuwalitas jagung maupun padi. Dalam jual beli jagung
dan padi dengan cara tebbasan ini tidak menggunakan timbangan atau
dihitung satuan untuk penentukan harga jagung. Untuk menentukan
harga dari jagung maupun padi tersebut caranya adalah dengan melihat
luas sawah yang ditanami jagung, hal tersebut dinamakan taksiran
(jizaf). Setelah penjual dan pembeli mengetahui kualitas dari jagung dan
padi yang berada dalam satu sawah tersebut kemudian penjual
menawarkan harga jagung dan padi sesuai dengan perkiraan luas sawah
yang ditanami jagung maupun padi kemudian barulah terjadi tawar
menawar harga yang disepkati keduanya. Kebiasaan transaksi yang
dilakukan di desa kerang pembeli terlebih dahulu membayar Manjer
(DP) sisahnya di bayar setelah di panen.

Berdasarkan hasil wawancara dilapangan oleh Ibu H. Kudsiyah
yang merupakan salah satu petani jagung di Desa Kerang:/

“system tebbasan jagung di sini biasanya jika pembeli sudah setuju dan
harga sudah disepakati oleh saya dan yang beli, langsung seketika itu membayar
DP istilah kalau di sini manjher, sisahnya di bayar setelah di panen oleh
pembeli, pernah ada kejadian waktu itu saya panen jagung, si pembeli minta
toronan (turunan harga) karena pas ketika panen harga pasarannya turun, saya
setuju dan memberikan turunan harga, tapi saya rugi

Jika mengacu pada rukun jual beli dimana terdiri dari Agidain
(penjual dan pembeli), Sighat (jab dan Qabul), adanya nilai tukar
(harga), Ma’qud ‘alaih (serah terima barang (Hendi Suhendi, 2016).

Pertama Agidain, praktik tebbasan yang biasa dilakukan oleh
masyarakat Desa Kerang sudah memenuhi rukun jual beli yang terdiri
dari penjual dan pembeli.

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 127
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



128

Kedua adanya Sighat (Ijab dan Qabul). Para ulama sepakat bahwa
unsur dalam jual beli adalah kerelaan antara penjual dan pembeli.
Adapun syarat ijab dan qabul adalah:

a. Orang yang melakukan ijab qabul telah berakal dan baligh
b. Qabul harus sesuai dengan ijab
c. Ijab dan qabul dilakukan pada suatu majlis

Meskipun tidak ada lafadz ijab dan qabul secara langsung oleh
‘aqidain (penjual dan pembeli) namun hal ini telah tergambar dengan
saling memberikan barang dan harga barang (Sri Sudiarti, 2018). Dilihat
dari hasil wawancara dengan Ibu H. Kudsiyah dapat disimpulkan
bahwa system jual beli tebbasan yang biasa dilakukan oleh masyarakat
Desa kerang sudah memenuhi rukun ijab dan gabul atas dasar saling
suka. Hal ini mengacu pada kata setuju.

Ketiga adanya nilai tukar (harga), system tebbasan yang
dipraktikkan oleh masyarakat Desa kerang telah memenuhi rukun
adanya harga, hal tersebut bis akita fahami kebiasaan pembeli
menetapkan harga terlebih dahulu degan si penjual, setelah di tetapkan
barulah pembeli membayar DP untuk memastikan bahwa lahan sawah
sudah laku.

Keempat Ma’qud ‘alaih (serah terima barang). Dalam rukun ma’qud
‘alaih system jual beli tebbasan di Desa kerang belum memenuhi ma’qud
‘alaih. Hal ini mengacu pada syarat-syarat barang yang diperjual belikan
harus memenuhi:

Barang yang diperjual belikan halal

Barang ada manfaatnya

Barang harus milik si penjual

Barang tersebut hendaknya diketahui oleh pihak penjual dan pembeli
dengan jelas, baik zatnya, bentuknya dan kadarnya, maupun sifat-
sifatnya (Hendi Suhendi, 2016).

System tebbasan di Desa Kerang belum memenuhi syarat objek
jual beli yang ke empat yakni, barang tersebut hendaknya diketahui oleh
pihak penjual dan pembeli dengan jelas, baik zatnya, bentuknya dan
kadarnya. Sedangkan pada praktik di lapangan jual beli hasil panenan di
Desa Kerang tidak diketahui kadarnya karena menggunakan system
tebbasan dengan mesurvei lokasi sawah dan mengelilingnya untuk
melihat kualitas baik buruknya kemudian dilihat lebar sawahnya untuk
menentukan harga.

Hal tersebut jika dikaitkan dengan teori figih muamalah bisa
disimpulkan bahwa barang yang dijadikan objek jual beli di Desa
Kerang masih mengandung unsur gharar (ketidakpastian). Beberapa
indikator penyebab terjadinya gharar yakni fisik barang tidak jelas, sifat
barang yang tidak jelas, ukuran atau kadarnya tidak jelas, barang tidak
bisa diserah terimakan (Rachmat Syafe’l, 2001). Diantara indicator
tersebut yang menjadi penyebab praktik jual beli jagung maupun padi
dikatakan gharar adalah ukuran atau kadarnya yang tidak jelas yang
hanya ditentukan dengan lebar sawah dan kualitas jagung maupun padi

ap o

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



belum diketahui secara pasti karena hanya dilihat sepintas dengan
mengelilingi lokasi sawah untuk melihat kualitas jagung tersebut.

Terdapat dua macam gharar yakni gharar berat dan gharar
ringan. Gharar berat adalah gharar yang dapat dihindarkan dan
menimbulkan perselisihan antara pihak yang melakukan akad. Gharar
jenis ini berbeda-beda, tergantung tempat dan lokasinya, oleh karena itu
standar gharar ini dikembalikan kepada ‘urf (adat/tradisi). Contoh dari
gharar berat adalah menjual buah yang belum tumbuh, memesan barang
barang untuk barang yang tidak pasti. Menurut “urf (tradisi) gharar ini
dapat menimbulkan peselisihan anatara para pihak yang berakad,
gharar jenis ini membuat akad menjadi fasid atau tidak sah. Gharar
ringan adalah gharar yang tidak bisa dihindarkan dalam setiap akad,
dan menurut ‘urf tujjar (tradisi pembisnis) gharar ini dapat dimaklumi,
sehingga pelaku akad tidak dirugikan dengan gharar tersebut. Salah satu
contohnya adalah menjual buah-buhan yang masih ada di dalam tanah,
menjual sesuatu yang dapat diketahui dengan cara dipecahkan atau
dirobek, menyewakan rumah beberapa bulan yang berbeda-beda jumlah
harinya. Gharar ringan dapat dimaklumi dan ditolerir oleh para pihak
yang berakad, karena hal itu tidak bisa dihindarkan dalam kegiatan
transaksi, maka gharar ini diperbolehkan dan akad yang telah dibuat
dan disepakati tetap sah. Dalam menilai apakah suatu transaksi jual beli
termasuk gharar berat yang diharamkan atau gharar ringan yang masih
bisa diberikan toleransi. Para ulama mengatakan patokannya adalah “urf
(Muhammad Abdul Wahab, 2018).

Selanjutnya dilihat dari syarat jual beli, menurut Rachmat Syafe’i
terdapat empat syarat dalam jual beli, yaitu syarat terjadinya akad
(in’igad), syarat sahnya akad, syarat terlaksananya akad (nafadz), dan
syarat mengikat (luzum) (Rachmat Syafe’l, 2001).

Secara umum tujuan adanya semua syarat jual beli tersebut antara
lain untuk menghindari pertentangan diantara manusia, menghindari
jual beli gharar, menjaga kemaslahatan orang yang sedang berakad, dan
lain-lain.

Syarat in’iqgad pada praktik jual beli tebbasan yang biasa dilakukan
oleh masayarakat kerang belum terpenuhi, syarat in‘igad merupakan
syarat yang harus terpenuhi dalam akad sehingga akad tersebut sah
secara syariah, jika suatu akad tersebut tidak lengkap maka akadnya
menjadi batal (Rachmat Syafe’l, 2001), Imam Hanafiyah menetapkan
empat syarat pada syarat in'igad yaitu syarat agid (orang yang berakad)
(Ahmad Wardi Muslich, 2013), syarat dalam akad yaitu harus sesuai
antara ijab dan qabul, syarat tempat akad, dan syarat ma’qud ‘alaih
(objek akad) (Abdul Rahman Ghazaly, dkk, 2012).

Dalam hal ini syarat in’igad yang belum terpenuhi dalam jual beli
tebbasan di Desa Kerang terletak pada objek akad yakni jagung yang
dijadikan objek jual beli belum diketahui secara jelas kualitasnya karena
hanya dilihat dari luarnya saja mengelilingi sawah yang ditanaminnya

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 129
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



dan kadar jagung maupun padi juga belum diketahui secara pasti karena
yang menjadi patokan untuk penentu harga adalah luas sawah.

Berdasarkan hasil wawancara dengan salah satu pembeli jagung
yaitu Bpk Mukhlis:

“iya saya biasa beli jagung dengan system tebbasan, sebelum saya ke
pemiliki sawah, saya survei dulu ke lokasi melihat kondisi jagung sudah siap
panen apa tidak, dan melihat kualitas jagungnya, untuk menentukan harganya
biasanya kalau di sini melihat kualitas jaqungnya di lihat dulu mengelilingi
sawah apa bagus atau tidak, dan lebar sawahnya, biasanya kalau pedagang
sudah mengerti baik buruknya jagung. Kalau sawahnya lebar tapi kualitas
jagungnya jelek ya di kasik harga murah, kalau sawahnya tidak begitu luas tapi
kualitas jagungnya bagus ya di kasik harga yang mahal, biasanya kalau
pedagang sudah mengerti harga jagung yang dipasaran”

Kedua yaitu syarat sahnya akad, dalam hal ini belum terpenuhi,
karena syarat sahnya akad berkaitan dengan objek jual beli yang mana
dalam suatu akad objek transaksi harus jelas zatnya, sifatnya, dan
kadarnya, sedangkan objek jual beli dalam praktik tebbasan yang biasa
dilakukan oleh masyarakan Desa kerang kadarnya masih belum jelas
masih mengandung gharar didalamnya walaupun sudah ada
kesepakatan oleh kedua belah pihak,

Yang ketiga nafadz yaitu syarat terlaksananya akad, pada praktek
jual beli tebbasan yang biasa dilakukan oleh masyarakat Desa Kerang
sudah memenuhi syarat jual beli, karena jagung maupun padi
merupakan milik penjual sepenuhnya dan bukan milik orang lain.

Keempat, syarat luzum yaitu syarat yang mengikat, di mana
dalam hal ini sudah terpenuhi karena melihat hasil dari wawancara
penulis tidak menemukan adanya pembatalan akad secara sepihak.

Dapat disimpulkan berdasarkan hasil wawancara dan teori figh
mu’amalah yang telah dipaparkan bahwa transaksi jual beli dengan
system tebbasan terhadap pohon jagung maupun padi yang sudah tua
dan siap dipanen yang biasa dilakukan oleh masyarakat Desa Kerang
bahwa dihukumi sah karena gharar yang terdapat padat objek jagung
maupun padi termasuk kategori gharar yang ringan.

KESIMPULAN

‘Urf yang disampaikan oleh Abdul Wahhab Khalaf tersebut dapat
diambil pemahaman bahwa istilah ‘urf memiliki pengertian yang sama
dengan istilah adat. Adat dan ‘urf adalah sesuatu yang telah biasa berlaku,
diterima dan dianggap baik oleh masyarakat. Menurut Abdul karim Zaidan,
‘urf berarti sesuatu yang telah dikenali oleh masyarakat dan merupakan
kebiasaan di kalangan mereka, baik berupa perkataan, perbuatan, maupun
pantangan-pantangan dan juga bisa disebut dengan adat. Menurut istilah
syara’, tidak ada perbedaan antara ‘urf dan adat (kebiasaan).

Para ulama membenarkan bahwa penggunaan metode ‘urf hanya dalam
hal-hal muamalah, itupun setelah memenuhi syarat-syarat yang telah
ditetapkan. Perlu diketahui bahwa dalam hal ibadah secara mutlak tidak
berlaku ‘urf karena yang menentukan dalam hal ibadah adalah al-Qur’an

130 IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



dan al-Hadits. “‘urf bertujuan untuk memelihara kemaslahatan umat serta
menunjang pembetulan hukum dan penafsiran beberapa nas.

Para ulama ushul figh sepakat bahwa “urf al-shahih, yaitu ‘urf yang tidak
bertentangan dengan syara’ baik yang menyangkut ‘urf al-am dan ‘urf al
khash, maupun yang berkaitan dengan ‘urf al-lafzhi dan “urf al-‘amali dapat
dijadikan hujjah dalam menetepkan hukum.

DAFTAR PUSTAKA

‘Khikmatun Amalia, “urf Sebagai Metode Penetapan Hukum Ekonomi Islam,
As-Salam I, Vol. IX No. 1, Th. 2020, edisi Januari-Juni 2020, P-ISSN: 2089-
6638

Abdul Mun’im Saleh, Hubungan Kerja Usul al-Figh dan al-Qawaid al-Fighiyah
Sebagai Metode Hukum Islam, ( Yogyakarta: Nadi Pustaka, 2012)

Abdul Rahman Ghazaly, dkk, Figh Muamalat, (Jakarta: Kencana, 2012)

Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul Figh, (Semarang, Toha Putra Group, 1994, cet
1)

Abu Ishaq al-Syatibi, al-Muwafagat Ushul al-Syariah, (Beirut, Dar al-Fikr, t.th)

Agus Moh Najib, Reestablishing Indonesian Madhhab ‘Urf and the
Contribution of Intellectualism, Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, Vol.
58, no. 1 (2020), pp. 171-208, doi: 10.14421

Ahmad Fahmi Abu Sunnah, al-"Urf wa al-Adah fi Ra’yi al-Fugaha’ (Mesir: Dar al-
Fikr al-‘arabi)

Ahmad Lukman Nugraha, dkk, ‘Urf Sebagai Metode Penentuan Hukum Dalam
Bisnis Syari’ah, Jurnal Igtisad: Reconstruction of Justice and Welfare for
Indonesia, Vol 8 No 2, 2021, 1-32, DOI: 10.31942/1iq.v8i2.5693

Ahmad Wardi Muslich, Figh Muamalat, (Jakarta: Amzah, 2013)

Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawir Kamus Arab indonesia, (Yogyakarta:
Unit Pengadaan Buku-buku Ilmiah Keagamaan Pondok Pesantren Al-
Munawwir Krapyak)

Basiq Djalil, Ilmu Ushul Figh Satu dan Dua, (Jakarta: Kencana Prenada Media
Group, 2010)

Fitra Rizal, Penerapan “urf Sebagai Metode dan Sumber Hukum Ekonomi
Islam, Al-Manhaj: Jurnal Hukum dan Pranata Sosial Islam, Vol 1 Nomor 2 Juli
2019, 155-176

1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 131
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1970)
Hendi Suhendi, Figih Muamalah, (Depok: Raja Grafindo Persada, 2016)

Jonaedi Efendi, Johnny Ibrahim, Metode Penelitian Hukum: Normatif dan Empiris,
(Jakarta: Prenada Media, 2018),

Mahlil Bunaiya, dkk, Tinjauan ‘Urf terhadap Budaya Ekonomi Dalam Usaha
Fotokopi Perantau Minangkabau di Yogyakarta, Jurnal Ilmiah Syariah,
Volume 20 No 1 Januari-Juni 2021

Moh. Mufid, Ushul Figh Ekonomi dan Keuangan Kontemporer Dari Teori ke Aplikasi,
(Jakarta: Kencana, Edisi Kedua, 2016)

Muh. Fudhail Rahman, Praktek Al-‘Urf: Istinbat Hukum Dalam transaksi
Ekonomi Kontemporer, Salam: Jurnal Sosial & Budaya Syar’l, Vol 6 No 4
Tahun 2019

Muhammad Abdul Wahab, Pengantar Fiqig Muamalah, (Jakarta: Rumah Fiqih
Publishing, 2018)

Muhammad Mas'ud Zainy al-Hasyimy, Pengantar Memahami Nadhom al-Faroidul
Bahiyya, (Jombang: Darul Hikmah Jombang, 2010)

Muhammad Mutawalfi al-Sya’rawi, Khawatiru al-Sya’rawi, Juz XIII (Mesir:
Mujabi Akhbar al-Yauma, 1997)

Musthafa al-Zarqa’, al-Madkhal ‘ala al-Figh al-’Am, (Beirut: Dar al-Fikr, jilid II,
1968)

Nasrun Haroen, Ushul Figh 1, (Ciputat: Logos Publishing House, 1996)

Noel. J. Coulson, The History of Islamic Law, alih Bahasa Hamid Ahmad, Hukum
Islam dalam Lintasan Sejarah, (Jakarta, P3m, 1987)

Rachmat Syafe’l, Figh Muamalah, (Bandung: Pustaka Setia, 2001)

Sri Sudiarti, Figih Kontemporer, (Medan, FEBI UIN-SU Press, 2018)

Syihabuddin Ahmad ibn Idris al-Qarafi, Anwir al-Bariq fi Anwa’ al-Furig, (Mesir:
Dar al-lhya” al-Kutub al-'Arabiyyah, 1344 H) Jilid III

Toha Andiko, Ilmu Qowa’id Fighiyyah Panduan Praktis Dalam Memproses
Problematika Hukum Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Teras, 2011)

Ummy Salamah, Tinjauan Hukum Islam Terhadap Garansi dalam Jual Beli,
(Yogyakarta: Fakultas Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga, 2002)

132 IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZ1



1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 2 No. 3 (2022) 133
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/1ZZI



