STEBI-BAINVIA

SEKOLAH TINGGI EKONOMI DAN BISNIS ISLAM

BADRI ViASHDUQI

raswsS Kraksaan Probolinggo

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam
Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http:/ /jurnal.stebibama.ac.id /index.php/JMB/index

SEBERAPA PENTING MAQASHID AL-SYARI'AH DI ERA

KONTEMPORER

Naylal Fithri
Program Studi Manajemen Bisnis Syariah,
Sekolah Tinggi Ekonomi dan Bisnis Islam
Badri Mashdugqi, Kraksaan, Indonesia
naylalfithri@stebibama.ac.id

Abstract:

This study aims to find out the importance of Maqashid al-Syari'ah Jaseer
Auda's thinking in the field of Islamic law and how Islamic law is facing
the contemporary era. Using Qualitative Research Methods with Library
Research approach. The results showed that in conducting studies of
Islamic law should be able to distinguish between sharia and figh areas.
Because a person's understanding of religion in the form of jurisprudation
is strongly influenced by sociological, economic and political factors of his
society. So that the presence of Islamic law cannot be separated from the
purpose and purpose of the application of Islamic sharia in order to create
a benefit in the hereafter and the world by rejecting mudharat.

Keywords: Magashid al-syari'ah, field of Islamic law, contemporary era.

Gagpid) aorlg Sy ) dnp il Ut 3 Base e S ) il ] L ) anhal sds U8
Lie ol @l gl (Rmd) 2 28U E2 g oo 2l ol malis plisiial L olall el 2eSLLY)
3 ol b o OF Laidlly Al oV eedl e 106 1 05 OF g Byl ) dls <))
o5 Yl ey )l oy Lok ¥ St metmol) Bl BsLaiVlg delam Y1 Balsalls sy STy i Ko

i

RERN TP U PR SN B e SO P R N [E SHICY JTH™  PRCH HEV PR NP

o)l i) s ) il e lided) OIS

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pentingnya magqashid al-syari'ah
pemikiran Jaseer Auda di bidang hukum Islam serta bagaimana hukum
Islam menghadapi era kontemporer. Menggunakan penelitian Qualitative
Research Methods dengan pendekatan penelitian kepustakaan (Library
Research). Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam melakukan studi
hukum Islam harus dapat membedakan antara wilayah syariah dan fikih.
Karena pemahaman seseorang terhadap agama dalam bentuk fikih

IZZ1: Jurnal Ekonomi Islam
Vol. 1 No. 1 (2021)


http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index
mailto:naylalfithri@stebibama.ac.id

sangat dipengaruhi oleh faktor sosiologis, ekonomi dan politik
masyarakatnya. Sehingga hadirnya hukum Islam tidak lepas dari tujuan
dan maksud yakni penerapan syariah Islam agar tercipta suatu
kemaslahatan di akhirat dan dunia dengan menolak mudharat.

Kata Kunci: Magashid al-syari'ah, bidang hukum Islam, era kontemporer.

PENDAHULUAN

Di era kontemporer ini, istilah maqgashid al-syari'ah merupakan salah
satu konsep yang sangat penting dalam kajian hukum Islam. Para ahli
menjadikan teori hukum sebagai sesuatu yang harus dipahami oleh
seorang mujtahid yang melakukan ijtihad. Teori maqashid al-syari'ah saat
ini berbeda dengan teori terdahulu yang mana magashid al-syari'ah
kontemporer hanya dapat dikembangkan jika seorang ilmuan dan
peminat studi hukum Islam mampu memadukan dua pendekatan.
Pendekatan tersebut yakni pendekatan sejarah dan pendekatan filsafat.
Pemikiran seperti itu dalam bahasa transformasi keilmuan dan
kelembagaan dari IAIN (Institut Agama Islam Negeri) ke UIN
(Universitas Islam Negeri) di lingkungan PTAI (Perguruan Tinggi Agama
Islam) di tanah air sekitar tahun 2000, model berpikir dan pandangan
keilmuan tersebut dipatenkan dengan istilah integrasi-interkoneksi
bidang keilmuan (Abdullah, 2020).

Berbicara mengenai hukum islam tidak asing lagi membahas
pemikir muslim kontemporer bernama Jasser Auda seorang intelektual
yang multidisipliner. Namanya banyak dikenal setelah melahirkan karya
yang berjudul “Magasid al-syari'ah as Philosophy of Islamic Law: a System
Approach”. Sebuah upaya pengembangan topik magqasid asy-syari'ah,
yaitu tujuan-tujuan utama hukum Islam. Pemikirannya berangkat dari
ketidakmampuan hukum Islam ketika berhadapan dengan adanya
kemajuan dan perkembangan dunia modern (Pratomo, 2019).

Ada 6 (enam) fitur epistemologi hukum Islam yang di optimalkan
Auda dalam menggunakan pendekatan filsafat sistem. Keenam fitur
tersebut dimaksudkan untuk mengukur serta menjawab bagaimana
magqashid al-syari'ah diperankan secara nyata dalam pengambilan hukum
dan berijtihad saat ini. Pertama, dimensi kognisi dari pemikiran
keagamaan (cognition). Kedua, utuh (wholeness). Ketiga, keterbukaan
(openness). Keempat, hirarki berpikir yang saling mempengaruhi
(interrelated hierarchy). Kelima, berpikir keagamaan yang melibatkan
berbagai dimensi (multidimensionality). Keenam, (purposefulness) terfokus
pada tujuan (Prihantoro, 2017).

Pemikiran Jasser Auda menawarkan konsep magasid kontemporer
yang bernuansa pengembangan (development) dan right (hak-hak) yang
mengkonstruk ulang konsep magasid lama dengan karakteristik magasid
tradisional cenderung pada nuansa protection (perlindungan) dan
(preservation) pelestarian (Betawi, 2019). Dalam upaya mengembangkan
konsep magqasid di era baru ini yang membedakan dari pemikir muslim

1 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



lain yakni diajukannya konsep pada human development sebagai target
utama (public interest) maslahah (Fasa, 2017). Maslahah tersebut semestinya
menjadi sasaran dari magqashid al-syari'ah dalam merealisasikan studi ilmu
hukum Islam komprehensif. Selanjutnya realisasi tersebut dapat dilihat
pada perkembangannya dari waktu ke waktu, uji validasi, diuji, dikontrol
melalui Human Development Index (HDI) dan Human Development Targets
(Auda, 2007).

Hukum Islam dan usul al-figh yang ada di tengah kehidupan
masyarakat memiliki banyak manfaat terutama dalam terma magashid al-
syari'ah. Hadirnya hukum Islam tersebut tidak lepas dari tujuan dan
maksudnya yakni penerapan syariah Islam agar tercipta sesuatu yang
memberikan kebahagiaan di akhirat dan dunia dengan menolak mudharat.
Kebiasaan mujtahid dalam menghadapi suatu kasus yang muncul selalu
mencari petunjuk dari Alquran dari segala seginya. Bila mereka tidak
menemukan, maka mereka mencari jawaban dalam sunnah Nabi dari
segala cara. Ketika para mujtahid tidak menemukan petunjuk dari
keduanya, maka mereka mencoba meneladani cara yang dilakukan Allah
swt. dalam menentukan hukum, yaitu dimana ditemukan maslahah, maka
berlakulah hukum Allah swt. Padanya (Syarifuddin, 2008).

Ada beberapa penelitian sebelumnya yang relevan dengan kajian
penelitian ini, antara lain: Ali Mutakin menyatakan dalam penelitiannya
bahwa orientasi dari implementasi hukum Islam (magqashid al-syari'ah),
yakni kemaslahatan (maslahat) bagi makhluk, baik di dunia maupun di
akhirat. Dalam menemukan atau menetapkan kemaslahatan tersebut
setidaknya dapat ditemukan melalui dua metode. Pertama, metode ta'lili
(analisis illat hukum) melalui teori giyas dan istihsan. Kedua, metode
istislahi (analisis kemaslahtan) melalui teori maslahat dan dzariah, baik fath
maupun syad dzariah (Mutakin, 2017). Dalam penelitian ini, Ali Mutakin
lebih memaparkan metode penggalian maupun penetapan kemasalahatan
yang menjadi maqasid syari’ah dalam istinbat hukum.

Sama dengan penelitian Muhammad Lutfi Khakim, Chamim
Tohari juga menyatakan bahwa perkembangan magashid al-syari'ah tidak
hanya berhenti pada lima tujuan universal (maqashid al-syari'ah kulliyah al
khomsah) sebagaimana kontruksi magasid yang dilakukan oleh Ibnu Asyur.
Ia melakukan pembaharuan dengan menambahkan beberapa nilai dalam
teori magasid, antara lain, toleransi (al-samahah), kesetaraan (al-musawah),
serta kebebasan (al-hurriyah) (Tohari, 2017). Penelitian Chamim tersebut
fokus pada perkembangan teori maqgashid al-syari'ah, khususnya terkait
kontruksi pembaharuan magashid al-syari'ah yang dilakukan oleh Ibnu
Asyur.

Galuh Nasrullah dan Hasni Noor juga melakukan penelitian terkait
perkembangan magqasid syari’ah era kontemporer, yakni kontruksi
maqasid syari’ah yang dilakukan oleh Jasser Auda. Dalam penelitian
tersebut dinyatakan bahwa Jasser Auda melakukan pemaknaan baru
terhadap konsep magashid al-syari'ah dalam empat pemaknaan sebagai

2 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



berikut. Pertama, hikmah dibalik suatu hukum. Kedua, tujuan akhir yang
baik dari sebuah hukum. Ketiga, kelompok tujuan ilahiyah dan moral yang
menjadi basis dari hukum. Keempat, berbagai bentuk kemaslahatan.
Namun demikian Auda menyatakan bahwa nilai dan prinsip kemanusian
menjadi hal pokok yang paling utama sebagai pertimbangan dalam ijtihad
hukum (Nasrullah, 2017). Penelitian Galuh Nasrullah dan Hasni Noor ini
fokus pada kontruksi pembaharuan magashid al-syari'ah yang dilakukan
oleh Jasser Auda.

Dari penelitian sebelumnya dapat dikatakan belum ditemukan
penelitian yang fokus pada pentingnya magqashid al-syari'ah dan bagaimana
menyikapinya di era kontemporer. Oleh karenanya penelitian ini mencoba
menemukan lebih dalam terkait pemikiran Jasser Auda yang concern di
bidang hukum Islam serta bagaimana hukum Islam menghadapi era
kontemporer ini.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian Qualitative Research
Methods dengan pendekatan penelitian kepustakaan (Library Research).
Penelitian ini menggambarkan analisis teoritis, kajian ilmiah, rujukan
serta literatur yang berhubungan dengan kebiasaan masyarakat setempat,
norma serta nilai yang terbangun dalam kondisi lapangan yang diamati
(Sugiono,2017). Dimana peneliti mengkaji buku-buku atau literatur yang
berhubungan dengan tinjauan magashid al-syari'ah yang dilakukan oleh
Jasser Auda.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Dasar Maqashid Al-syari'ah

Secara etimologi magasid merupakan bentuk jamak dari magasad
yang berarti “maksud, sasaran, niat, tujuan, prinsip dan tujuan akhir”.
Sedangkan secara terminologi maqgasid didefinisikan sebagai pemahaman
makna-makna, serta sasaran dibalik suatu hukum. Beberapa teoritikus
hukum Islam, maqasid adalah pernyataan alternatif untuk kemaslahatan
(Auda, 2008). Tujuan Allah swt mensyariatkan hukum-Nya adalah untuk
memelihara kemaslahatan umat manusia, sekaligus menghindari mufsadat
di dunia maupun akhirat. Tujuan tersebut hendak dicapai melalui taklif
yang pelaksanaannya tergantung pada pemahaman sumber hukum
utama yaitu Al-Qur’an dan Al-Hadis (Djamil, 1997).

Mengenai syariat Islam, Imam Ibn al-Qayyim mengatakan bahwa
“syariat bangunan dasarnya, diletakkan atas hikmah dan kesejahteraan
manusia, pada dunia dan akhirat nanti. Syariat, seluruhnya adalah
keadilan, rahmat, hikmah dan kebaikan. Oleh karenanya, jika terdapat
suatu aturan (yang mengatasnamakan syariat) yang menggantikan
keadilan dengan ketidakadilan, rahmat dan lawannya, maslahat umum
dengan mafsadat, ataupun hikmah dengan omong kosong, maka aturan itu
tidak termasuk syariat, sekalipun diklaim demikian menurut beberapa
interpretasi”. Berbagai definisi dan istilah di atas merupakan awal dari
pengkajian teori al-magqasid. Sehingga dapat difahami bahwa magqashid al-

3 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



syari'ah sebagai tujuan dari seperangkat hukum Islam pada terbentuknya
keadilan dan kemaslahatan masyarakat, bukan sederet aturan yang
mengantarkan pada kerusakan tatanan sosial (Prihantoro, 2017).

Magqashid al-syari'ah pada dasarnya adalah salah satu cara
intelektualistik dan metologik dimana paling penting untuk melakukan
reformasi hukum. Seperti kita ketahui selama ini, dalam pandangan
Ulama klasik, Magashid terbagi menjadi tiga. Pertama, Daruriyyat
(keniscayaan/primer), Hajiyyat (kebutuhan/sekunder) dan Tahsiniyyat
(kemewahan) (Achsin,2020).

Da FUriyyat
Hajiyyat

Tahsiniyyat

Gambar 1.1 Susunan maslahah

Terkait hal tersebut diatas, upaya meraih kemaslahatan yang harus
ditempuh setiap umat manusia ada 3 tingkatan skala prioritas dengan
penjabaran Dharuriyyat adalah tingkat kebutuhan yang harus ada atau
disebut dengan kebutuhan primer. Bila tingkat kebutuhan ini tidak
terpenuhi, akan terancam keselamatan umat manusia. Keperluan dan
perlindungan Dharuriyyat ini dalam buku ushul figh, termasuk as-Sythibi,
membagi menjadi lima buah, yaitu pemenuhan keperluan serta serta
perlindungan yang diperlukan, yakni (Al yasa, 2012):

1. Keselamatan agama (ketaatan ibadah kepada Allah SWT)

2. Keselamatan nyawa (per individu)

3. Keselamatan akal (termasuk hati nurani)

4. Keselamatan atau kelangsungan keturunan (eksistensi manusia)
serta terjaga dan terlidunginya harga diri dan kehormatan seorang
dan

5. Keselamatan serta perlindungan atas harta kekayaan yang dikuasai
atau dimiliki seorang.

Kebutuhan Hajiyyat adalah kebutuhan-kebutuhan sekunder,
dimana apabila tidak terwujudkan keperluan ini tidak akan sampai
mengancam Kkeselamatannya, namun akan mengalami kesulitan dan

4 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



kesukaran bahkan mungkin berkepanjangan, tetapi tidak sampai
ketingkat menyebabkan kepunahan atau sama sekali tidak berdaya. Jadi
yang membedakan dharuriyyah dengan hajiyyat adalah pengaruhnya
kepada keberadaan manusia. Namun demikian, keberadaannya
dibutuhkan untuk memberikan kemudahan serta menghilangkan
kesukaran dan kesulitan dalam kehidupan mukallaf (Amir, 2008).
Tahsiniyyat (tersier) yaitu semua keperluan dan perlindungan yang
diperlukan agar kehidupan menjadi nyaman dan lebih nyaman lagi,
mudah dan lebih mudah lagi, lapang dan lebih lapang lagi, begitu
seterusnya. Dengan istilah lain adalah keperluan yang dibutuhkan
manusia agar kehidupan mereka berada dalam kemudahan, kenyamanan,
kelapangan (Yusuf, 1999).

Klasifikasi magasid klasik hanya tertuju pada individu daripada
keluarga, masyarakat, maupun manusia secara umum. Subjek pokok
dalam perspektif magasid klasik adalah individu (kehidupan, harga diri,
dan harta individu), bukan masyarakat (bermasyarakat, harga diri bangsa,
ataupun kekayaan dan ekonomi nasional). Magasid klasik, pada teori
dasar keniscayaannya, tidak meliputi nilai-nilai paling dasar, yang diakui
secara universal, seperti keadilan, kebebasan dan sebagainya. Magasid
Kklasik telah dideduksi dari tradisi dan literatur pemikiran mazhab hukum
Islami, bukan dari teks-teks suci (Quran dan Hadis). Untuk memperbaiki
kekurangan pada teori maqasid klasik, maka ulama kontemporer telah
menginduksi beberapa konsep dan Kklasifikasi magasid dari perspektif -
perspektif baru, yakni (Auda, 2015):

a. Pertimbangan jangkauan magqasid
Klasifikasi kontemporer membagi magasid menjadi tiga
tingkatan dalam rangka perbaikan jangkauan hukum yakni magasid
umum (ammah), maqasid khusus (khassah), magasid parsial (juz iyyah).
b. Perbaikan pada jangkauan orang yang diliputi oleh magasid
Dalam memperbaiki kekurangan teori magqasid klasik terkait
yang hanya membahas jangkauan “individual”’, maka para
cendekiawan Muslim modern dan kontemporer memperluas
jangkauan “manusia yang lebih luas”, yaitu: masyarakat, bangsa,
bahkan umat manusia.
c. Perbaikan pada sumber induksi magasid dan tingkatan keumuman
magqasid
Akhirnya cendekiawan kontemporer memperkenalkan teori
maqasid umum baru yang secara langsung digali dari Nas,
mengingat bahwa teori klasik digali dari literatur fikih dalam
mazhab-mazhab  fikih. Pendekatan ini, secara signifikan
memungkinkan magqasid untuk melampaui historisitas keputusan
fikih serta merepresentasikan nilai dan prinsip umum dari Nas.
Maka, hukum detail (ahkam tafsiliyah) dapat digali dari prinsip-
prinsip menyeluruh (kulliyat).
Analisis Sistem Pada Filsafat Hukum Islam

5 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



Dalam istilah filsafat, system adalah sebuah pendekatan filsafat
sistem yang memandang bahwa penciptaan dan fungsi dari alam dan
semua komponennya terdiri dari sistem yang luas dan menyeluruh yang
terdiri dari jumlah yang tak terbatas dari sub sistem; berinteraksi, terbuka,
hierarki, dan memiliki tujuan. Sistem adalah sesuatu yang terdiri dari
beberapa rangkaian yang saling terkait antara yang satu dengan yang
lainnya secara menyeluruh dan utuh, karena sistem adalah lahan multi
disiplin yang muncul dari berbagai bidang ilmu dari bidang kemanusiaan
(Auda, 2007).

Auda mencoba menguraikan kembali asal-usul, perubahan
perkembangan magasid kontemporer lewat pendekatan sistem:

1. Pendekatan kesejarahan

Langkah pertama yang dilakukan adalah membuat peta sejarah
perkembangan pemikiran hukum Islam dengan teliti, mulai dari
era Islam tradisional, modern dan postmodern. Dengan membaca
dan memahami serta meneliti literatur yang melintasi tiga era
tersebut, ditemukan variasi pola pemikiran epistemology keilmuan
hukum yang berbeda-beda untuk masing-masing tahapan sejarah.

Pertama, Islam tradisional. Terdapat empat varian: 1) Scolastic

Traditionalism, memiliki ciri berpegang teguh pada salah satu

mazhab fikih tradisional sebagai hukum tertinggi serta hanya

membolehkan ijtihad ketika tidak ada lagi ketentuan hukum pada
mazhab yang dianut. 2) Scholastic Neo-traditionalism, bersikap
terbuka terhadap lebih dari satu mazhab yang akan dijadikan
referensi terkait suatu hukum serta tidak pada satu mazhab saja.

Neo-Literalism, kecenderungan ini berbeda dengan aliran mazhab

Zahiri (klasik). 4) Ideologi-Oriented Theories, aliran tradisionalism

yang paling dekat dengan post-modernism dalam hal mengkritik

“rationality” dan nilai-nilai yang bias “euro-centricity”, “west-

centricity”. Sikap aliran ini adalah penolakan terhadap dem okrasi

dan system demokrasi karena dinilai bertentangan secara

fundamental dengan sistem Islam (Auda, 2008).

Kedua, Islamic Modernism. Para tokoh corak pemikiran ini memiliki

ciri yakni mengintegrasikan Pendidikan Islam dan Barat yang

sudah diperoleh untuk di ramu menjadi tawaran baru reformasi

Islam dan penafsiran Kembali (re-interpretation). Terdapat 5 (lima)

variasi disini, yaitu: 1) Reformist Reinterpretation dengan

menggunakan istilah Fazlur Rahman contoh, Muhammad Abdubh,

Al-Tahir Ibn Ashur, Rashid Rida yang telah memberikan kontribusi

berupa mazhab tafsir baru yang koheren dengan sains modern dan

rasionalitas; 2)  Apologetic  reinterpretation, lebih  kepada
menjustifikasi status quo tertentu (Islam non Islam) berbeda dengan
reformist yang memiliki tujuan untuk membuat perubahan nyata
dalam implementasi hukum Islam praktis; 3) Dioalogue-oriented
Reinterpretation/ Science-Oriented Reinterpretation yang merupakan

6 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



7|

aliran modernis yang menggunakan pendekatan baru untuk
reinterpretasi. Mereka memperkenalkan “a secientific interpretation of
the Qur'an and Sunnah”. Dalam pendekatan tersebut rationality
didasarkan pada science, sedangkan ayat-ayat alquran maupun
hadis direinterpretasi agar selaras dengan penemuan sains terbaru;
4) Interest-Oriented Theories. A maslahah-based approach ini berusaha
untuk menghindari kelemahan sikap apologetik dengan cara
melakukan pembacaan terhadap nass, menggunakan penekanan
pada maslahah yang hendak dicapai; 5) Usul Revision, berusaha
untuk merevisi Usul al-figh dengan mengesampingkan keberatan
dari neo-tradisionalis maupun fundamentalis lainnya. Para tokoh
golongan ini menyatakan bahwa tidak ada pengembangan
signifikan dalam hukum Islam yang dapat terwujud, tanpa
mengembangkan Usul al-figh dari hukum Islam itu sendiri.

Ketiga, Postmodernism. Metode yang umum digunakan yakni
“deconstruction”. Ada 5 varian dari tahap sejarah tersebut, antara
lain: 1) Post Structuralism, suatu pemikiran yang berusaha
membebaskan masyarakat dari otoritas nash dan teori semiotic
(teori yang menjelaskan bahwa Bahasa sesungguhnya tidak
menunjuk kepada realitas secara langsung) terhadap teks Al-quran
agar dapat memisahkan bentuk implikasi yang tersirat; 2)
Historicism, sebuah pemikiran yang menlai alquran dan hadis
sebagai cultural product dan menyarankan agar deklarasi hak-hak
asasi manusia modern dijadikan sebagai sumber etika dan legislasi
hukum: 3) Critical - Legal Studies (CLS), sebuah pemikiran yang
memiliki tujuan untuk mendekonstruksi posisi power suku Arab
dan male elitism; 4) Post-Colonialism, pemikiran yang mengkritik
pendekatan para orentalis klasik terhadap hukum Islam serta
menyerukan pada pendekatan baru yang tidak berdasarkan pada
essentialist fallacies terhadap kebudayaan Islam; 5) Neo-Rationalism
menggunakan pendekatan historis terhadap hukum Islam dan
mengacu pada mazhab mu’tazilah dalam hal rational reference untuk
mendukung pemahaman mereka.

Dari seluruh metode dan pendekatan yang digunakan oleh pemikir
hukum Islam yang dipetakan menjadi tradisionalisme, modernisme
dan postmodernisme tersebut, Jasser Auda mengajukan
pendekatan system untuk membangun kerangka pikir baru untuk
pengembangan hukum Islam di era global-kontemporer. Hasilnya
yakni penerapannya bisa dikatakan atau lebih tepatnya disebut
kesalahpenerapan hukum Islam di era saat ini, karena
penerapannya lebih bersifat reduktif (kurang utuh), lebih
menekankan makna literal daripada moral, lebih terfokus pada satu
dimensi saja daripada multidimensi, nilai-nilai yang dijunjung
tinggi lebih bercorak hitam-putih dari pada warna-warni pelangi,
bercorak dekonstruktif dari pada rekonstruktif, kausalitas dari

IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



pada bertujuan pada tujuan (teleologis). Sehingga dari pendekatan

system yang diusulkan sangat berupaya keras untuk menghindari

dan menghilangkan adanya kekurangan- kekurangan tersebut
diatas.
2. Pendekatan Kefilsafatan
Pendekatan ini melalui pendekatan system yang mana system
adalah disiplin baru yang independent, yang melibatkan sejumlah
dan berbagai sub-disiplin. Teori system merupakan jenis lain dari
pendekatan filsafat yang bercorak “anti-modernism” (anti
modernitas), dimana mengkritik modernitas dengan cara yang
berbeda dari cara yang biasa digunakan oleh teori postmodernitas.
Sehingga dapat ditegaskan disini bahwa tanpa melibatkan dan
menggunakan ide-ide, pikiran, hasil penelitian yang relevan dari
disiplin ilmu yangblain seperti sosiologi, antropologi, psikologi,
komunikasi dan sains pada umumnya, maka penelitian yang
terkait dengan teori fundamental hukum Islam akan tetap terjebak
dalam batasan literatur tradisional berikut manuskripnya dan
hukum Islam akan terus menerus tertinggal dalam membangun
basis teori dan praktik pelaksanaan hukum dilapangan dalam
kehidupan sehari-hari di tengah-tengah masyarakat multicultural-
multireligi seperti era global saat ini. Oleh karena itu, upaya untuk
membangun paradigma dan merekonstruksi epistemologi hukum

Islam era saat ini, tidak bisa tidak kecuali dengan cara

menggunakan pendekatan multidisiplin, interdisiplin bahkan

transdisiplin.
Pentingnya magqasid al-syariah dalam menjawab Problematika Hukum
Islam Kontemporer

Dari awal lahirnya hukum islam sudah menunjukkan sifatnya yang
adaptif serta dinamis dimana hukum Islam merupakan sebuah hukum
yang dalam tahap aplikasinya senantiasa memperhatikan situasi dan
kondisi hukum tersebut berkembang. Dikarenakan karakteristik hukum
Islam berupa produk pemikiran dari para mujtahid zaman dulu.
Sedangkan pemikiran itu sendiri disesuaikan dengan kondisi masa dan
kebutuhan manusia serta adanya sarana-sarana kehidupan manusia di
masanya (Hasan, 2003).

Terlepas dari perbedaan pendapat dalam mendefinisikan magashid
al-syari’ah, para ulama ushul al-figh sepakat bahwa magashid al-syari’ah
adalah tujuan-tujuan akhir yang harus terealisasi dengan diaplikasikanya
syariat (Darwis,2012). Pengaplikasian syariat dalam kehidupan nyata
(dunia), yakni untuk menciptakan kemaslahatan atau kebaikan para
makhluk di muka bumi, yang kemudian berimbas pada kemaslahatan
atau kebaikan di akhirat. Pada masa awal pengembangan pemikiran
hukum Islam, pembahasan maqashid al-syari’ah menempati posisi yang
tidak terlalu signifikan, bahkan terkesan dikesampingkan. Para ulama

8 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



(ushuliyyin) sebatas menempatkanya pada tulisan-tulisan tambahan saja
pada hukum-hukum suatu mazhab.

Al-Juwaini oleh para Ushuliyyin kontemporer dianggap sebagai ahli
ushul al-figh pertama yang menekankan pentingnya memahami maqashid al-
syari’ah dalam penetapkan sebuah hukum. Lewat karyanya yang berjudul
al-Burhan fi Ushul al-Ahkam beliau mengembangkan kajian magqashid al-
syari’ah dengan mengelaborasi kajian ‘illat dalam giyas. Menurutnya asal
yang menjadi dasar ‘illat dibagi menjadi tiga; yaitu: Dlaruriyyat, Hajiyyat
dan Makramat yang dalam istilah lain disebut dengan tahsiniyyat (Rahmi,
2018).

Kerangka berfikir al-Juwaini tersebut dikembangkan oleh
muridnya Muhammad bin Muhammad al-Ghazali (w. 505 H). Lewat
karyanya; Syifa al-Ghalil, al-Mushthafa min ‘llmi al-Ushul beliau merinci
maslahat sebagai inti dari magashid al-syari’ah menjadi lima, yaitu:
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Kelima maslahat ini
berada pada tingkat yang berbeda sesuai dengan skala prioritas maslahat
tersebut. Oleh karena itu beliau membedakanya menjadi tiga kategori;
yaitu: peringkat dlaruriyyat, hajiyyat dan tahsiniyyat.

Jasser Auda memberikan catatan kritis atas teori maqasid yang
dikembangkan pada abad klasik. Menurutnya, ada empat kelemahan.
Pertama, teori magasid klasik tidak merinci cakupannya dalam bab-bab
khusus sehingga tidak mampu menjawab secara detail pertanyaan-
pertanyaan mengenai persoalan tertentu. Kedua, teori magqasid klasik lebih
mengarah pada kemaslahatan individu, bukan manusia atau masyarakat
secara umum; perlindungan diri/nyawa individu, perlindungan akal
individu, perlindungan harta individu dan seterusnya. Ketiga, klasifikasi
magqasid klasik tidak mencakup prinsip-prinsip utama yang lebih luas,
misalnya keadilan, kebebasan berekspresi dan lain-lain. Keempat,
penetapan magasid dalam teori maqasid klasik bersumber pada warisan
intelektual figh yang diciptakan oleh para ahli figh, dan bukan diambil
dari teks-teks utama seperti al-Qur“an dan sunnah (Gumanti, 2018).

Menurut Auda, pergeseran paradigma dalam memahami teori-
teori magashid al-syari’ah lama yang diperinci oleh Imam As-Syatibi.
Pergeseran atau lebih mudahnya disebut pemaknaan ulang dari teori
Magqasid lama yaitu: hifz al-din dalam teori Maqasid lama dimaknai ulang
dengan menjaga, melindungi dan menghormati kebebasan beragama dan
berkepercayaan, hifz al-nasl dimaknai ulang dengan perlindungan
terhadap keluarga dan institusi keluarga, hifz al-‘agl dimaknai ulang
dengan melipatgandakan pola pikir dan research ilmiah, hifz al-nafs
dimaknai dimaknai ulang dengan menjaga martabat kemanusiaan dan
Hak Asasi Manusia (HAM) dan hifz al-mal dimaknai ulang dengan
mengutamakan kepedulian sosial, pembangunan dan kesejahteraan sosial.

Pergeseran dari teori magasid lama ke teori maqasid baru, dengan
mempertimbangkan secara serius perkembangan pemikiran warga dunia.
Berikut usulannya:

9 | IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



Tabel 1.1 Pergeseran paradigma teori Magasid Klasik
menuju Kontemporer

No Teori Magqasid Klasik Teori Magqasid Kontemporer

1 | Menjaga Keturunan (al-Nasl) | Teori yang berorientasi kepada
perlindungan keluarga; kepedulian yang
lebih  terhadap  institusi  keluarga.
Termasuk peduli terhadap hak-hak wanita
(Istri) dan hak-hak anak sudah barang
tentu.

2 | Menjaga Akal (al-Aql) Melipatgandakan pola pikir dan research
ilmiah; mengutamakan perjalanan untuk
mencari dan mengembangkan ilmu
pengetahuan; menekan pola pikir yang
mendahulukan kriminalitas kerumunan
gerombolan; menghindari upaya-upaya
untuk meremehkan kerja otak.

3 | Menjaga kehormatan; | Menjaga dan melindungi martabat
menjaga jiwa (al-"Irdh) kemanusiaan; menjaga dan melindungi
hak-hak asasi manusia.

4 | Menjaga Agama (al-Diin) Menjaga, melindungi dan menghormati
kebebasan beragama dan berkepercayaan.

5 | Menjaga Harta (al-Maal) Mengutamakan kepedulian social;
menaruh perhatian pada pembangunan
dan pengembangan ekonomi; mendorong
kesejaheraan manusia; menghilangkan
jurang antara miskin dan kaya.

Sumber: Abdullah, 2020.

Terkait reformasi magqashid al-syari’ah tradisional. Karakteristik
magqasid tradisional cenderung pada nuansa protection (perlindungan) dan
preservation  (pelestarian). Auda menawarkan konsep magqasid
kontemporer yang lebih bernuansa development (pengembangan).
Harapannya yakni mempertimbangkan kemaslahatan pada rakyatnya,
bukan hanya penampilan seorang pemimpinnya yang “merakyat” akan
tetapi lebih penting dari itu adalah kebijakan-kebijakan yang selalu
“merakyat”. Melalui pendekatan sistem yang ia gagas, yaitu: sifat kognitif,
integritas, keterbukaan, hierarki yang saling terkait, multidimensi dan
memiliki tujuan, Jasser Auda menawarkan metodologi hukum Islam yang
rahmatan li al’alamin yaitu bermanfaat bagi umat Islam untuk kehidupan
yang lebih adil, sejahtera, saling menghormati, mengedepankan tasamuh,
serta toleransi dan penuh kedamaian.

Dalam melakukan studi hukum Islam harus dapat membedakan
antara wilayah syariah dan fikih. Syariah adalah segala bentuk aturan
yang telah ditetapkan oleh Allah melalui al-Qur’an dan Hadits Nabi
dimana manusia tidak memiliki hak untuk merubahnya. Sementara fikih
adalah pemahaman manusia terhadap Syari’ah yang memiliki perbedaan
pemahaman. Syariah agama Islam itu satu tetapi pemahaman terhadap

10| 1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index




agama itu beragam. Syariah itu agama, sementara fikih adalah bentuk dari
pemahaman terhadap agama. Seperti contoh, ayat tentang riba itu agama
(Syariah), di mana agama menetapkan riba itu haram, akan tetapi
pemahaman terhadap sesuatu yang dikategorikan sebagai riba dan
tidaknya adalah fikih.

Pemahaman seseorang terhadap agama dalam bentuk fikih itu
sangat dipengaruhi oleh faktor sosiologis, ekonomi dan politik
masyarakatnya. Maka syari‘ah yang universal pada tataran fikih akan
ditemukan perbedaan dalam kaitannya dengan perbedaan sosial dan
kondisi politiknya. Maka fikih bukanlah keseluruhan Islam itu sendiri
melainkan hanyalah interpretasi terhadap teks dalam konteks historis
tertentu, sehingga dapat direkonstruksi pada aspek-aspek tertentu,
asalkan rekonstruksi tersebut didasarkan pada sumber-sumber dasar
Islam yang sama dan sepenuhnya sesuai dengan pesan moral dan agama.
KESIMPULAN

Dalam melakukan studi hukum Islam harus membedakan antara
wilayah syari’ah dan fikih. Pemahaman seseorang terhadap agama dalam
bentuk fikih sangat dipengaruhi oleh faktor sosiologis, ekonomi dan
politik masyarakatnya. Maka syari’ah yang universal pada tataran fikih
akan ditemukan perbedaan dalam kaitannya dengan perbedaan sosial dan
kondisi politiknya. Maka fikih bukanlah keseluruhan Islam itu sendiri
melainkan hanyalah interpretasi terhadap teks dalam konteks historis
tertentu, sehingga dapat direkonstruksi pada aspek-aspek tertentu,
didasarkan pada sumber-sumber dasar Islam yang sama dan sepenuhnya
sesuai dengan pesan moral dan agama.

Hukum Islam dan wusul al-figh yang ada di tengah kehidupan
masyarakat memiliki banyak manfaat terutama dalam terma magashid al-
syari’ah. Karena hadirnya hukum Islam tidak lepas dari tujuan dan
maksudnya yakni penerapan syariah Islam agar tercipta sesuatu yang
memberikan kebahagiaan di akhirat dan dunia dengan menolak
mudharat.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Amin, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi
Agama & Studi Islam di Era Kontemporer, 1B Pustaka PT Litera Cahaya
Bangsa, 2020.

Achsin, M. 2020. Sanksi Uang Pengganti Tindak Pidana Korupsi Berbasis
Hasil Audit Perhitungan Kerugian Keuangan Negara Dalam
Perspektif Maqoshid Syariah, Thesis, Program Magister [Imu Agama
Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.

Al Yasa” Abubakar, Metode Istishlahiah Pemanfaatan Ilmu Pengetahuan Dalam
Ushul Figh, CV Diandra Primamitra Media, Banda Aceh, 2012.

Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid II, cet. ke-4, Kencana Prenada Media
Group, Jakarta, 2008.

11| 1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



Auda, Jasser, Magashid Al Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A System
Approach, London: The International Institute of Islamic Thought,
2007.

Auda, Jasser, Magashid Al Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A System
Approach, London: The International Institute of Islamic Thought,
2008.

Auda, Jasser, Magasid Al-Shariah A Beginner's Guide, (London: The
International Institute of Islamic Thought, 2008), h. 1

Auda, Jasser, Membumikan Hukum Islam Melalui Magashid Syariah,
Bandung: PT Mizan Pustaka, 2015.

Betawi, U. (2019). Maqashid Al-Syariah Sebagai Dasar Hukum Islam
Dalam Pandangan Al-Syatibi Dan Jasser Audha. Jurnal Hukum
Responsif, 6(6), 32-43.
http:/ /jurnal.pancabudi.ac.id /index.php/hukumresponsif/ article/ vi
ew/419

Djamil, Faturrahman, Filsafat Hukum Islam, Jakarta: Logos Wacana Ilmu,
1997

Fasa, M. 1. (2017). Reformasi Pemahaman Teori Maqasid Syariah (Analisis
Pendekatan Sistem Jasser Auda). HUNAFA: Jurnal Studia Islamika,
13(2), 218. https:/ /doi.org/10.24239 /jsi.v13i2.438.218-246

Gumanti, R. (2018). Magqgasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda
(Pendekatan Sistem dalam Hukum Islam). Jurnal Al-Himayah, 2(1), 97-
118.

Hasan Turobi. Figh Demokratis. Bandung: ARASY, 2003

Mohammad Darwis, 2012. “Magqashid al-Syari‘ah dan Pendekatan Sistem
Dalam Hukum Islam Perspektif Jasser Auda” dalam M. Arfan
Mu’ammar, Abdul Wahid Hasan, et. Al. (Ed), Studi Islam Perspektif
Insider/Outsider, IRCiSoD, Jogjakarta.

Mutakin, Ali, “Teori Maqgashid Al Syariah dan Hubungannya dengan
Metode Istinbath Hukum” Kanun Jurnal Ilmu Hukum, Vol. 19, No.
3(2017).

Nashrullah, Galuh Kartika Mayangsari R, H. Hasni Noor, “Konsep
Magasid Syari'ah dalam Menentukan Hukum Islam (Perspektif Al-
Syatibi dan Jasser Auda),” al-Igtisadiyah, Vol.1, Issue.1 (2104).

Pratomo, H. (2019). Peran Teori Maqasid Asy-Syari’Ah Kontemporer
Dalam Pengembangan Sistem Penafsiran Al-Qur’an. Al-Mu’ashirah,
16(1), 92-111.

Prihantoro, S. (2017). Maqgasid Al-Syari’Ah dalam Pandangan Jasser Auda
(Sebuah Upaya Rekontruksi Hukum Islam Melalui Pendekatan
Sistem). Jurnal At-Tafkir, 10(1), 120-134.

Rahmi, N. (2018). Maqasid Al Syari’ah: Melacak Gagasan Awal. Syariah
Jurnal Hukum Dan Pemikiran, 17(2), 160.
https:/ /doi.org/10.18592/sy.v17i2.1970

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh. Jakarta: Prenada, cet. IV, Jilid. 2, 2008

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

12| 1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



Tohari, Chamim “Pembaharuan Konsep Magasid al-Shariah dalam
Pemikiran Muhammad Tahir Ibn ‘Ashur,” al-Maslahah, Vol.13, No.1
(2017)

Yusuf al-Qadharawi, Figih Praktis Bagi Kehidupan Modern, Makabah

Wabah, Kairo, 1999.

13| 1ZZ1: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index



