
 

IZZI: Jurnal Ekonomi Islam 
Vol. 1 No. 1 (2021) 

 
IZZI: Jurnal Ekonomi Islam 

Vol. 1 No. 1 (2021)  
Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 

 

SEBERAPA PENTING MAQASHID AL-SYARI'AH DI ERA 
KONTEMPORER 

 
Naylal Fithri 

Program Studi Manajemen Bisnis Syariah,  

Sekolah Tinggi Ekonomi dan Bisnis Islam 

Badri Mashduqi, Kraksaan, Indonesia 

naylalfithri@stebibama.ac.id 

 
 
Abstract: 

This study aims to find out the importance of Maqashid al-Syari'ah Jaseer 
Auda's thinking in the field of Islamic law and how Islamic law is facing 
the contemporary era. Using Qualitative Research Methods with Library 
Research approach. The results showed that in conducting studies of 
Islamic law should be able to distinguish between sharia and fiqh areas. 
Because a person's understanding of religion in the form of jurisprudation 
is strongly influenced by sociological, economic and political factors of his 
society. So that the presence of Islamic law cannot be separated from the 
purpose and purpose of the application of Islamic sharia in order to create 
a benefit in the hereafter and the world by rejecting mudharat. 

Keywords:  Maqashid al-syari'ah, field of Islamic law, contemporary era. 

 

 :خلاصة
ريعة تهدف ىذه الدراسة إلى تحديد أهمية المقشد السريعي لفكر جسر عودة في مجال الشريعة الإسلامية وكيف تواجو الش

الإسلامية العصر المعاصر. استخدام مناىج البحث النوعي مع منهج بحث المكتبة )المكتبة البحثية(. تظهر النتائج أنو عند 
إجراء دراسة الشريعة الإسلامية يجب أن يكون المرء قادراً على التمييز بين مجالات الشريعة والفقو. لأن فهم المرء للدين في 

عوامل الاجتماعية والاقتصادية والسياسية للمجتمع. بحيث لا ينفصل وجود الشريعة الإسلامية عن شكل فقو يتأثر بشدة بال
 الأىداف والغايات ، أي تطبيق الشريعة الإسلامية من أجل تحقيق منفعة في الآخرة والعالم برفض الأذى.

 .: المقشد السري ، مجال الشريعة الإسلامية ، العصر المعاصرالكلمات المفتاحية
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pentingnya maqashid al-syari'ah 
pemikiran Jaseer Auda di bidang hukum Islam serta bagaimana hukum 
Islam menghadapi era kontemporer. Menggunakan penelitian Qualitative 
Research Methods dengan pendekatan penelitian kepustakaan (Library 
Research). Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam melakukan studi 
hukum Islam harus dapat membedakan antara wilayah syariah dan fikih. 
Karena pemahaman seseorang terhadap agama dalam bentuk fikih 

http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index
mailto:naylalfithri@stebibama.ac.id


 

1│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

sangat dipengaruhi oleh faktor sosiologis, ekonomi dan politik 
masyarakatnya. Sehingga hadirnya hukum Islam tidak lepas dari tujuan 
dan maksud yakni penerapan syariah Islam agar tercipta suatu 
kemaslahatan di akhirat dan dunia dengan menolak mudharat.  

Kata Kunci: Maqashid al-syari'ah, bidang hukum Islam, era kontemporer.  
 
PENDAHULUAN  

Di era kontemporer ini, istilah maqashid al-syari'ah merupakan salah 
satu konsep yang sangat penting dalam kajian hukum Islam. Para ahli 
menjadikan teori hukum sebagai sesuatu yang harus dipahami oleh 
seorang mujtahid yang melakukan ijtihad. Teori maqashid al-syari'ah saat 
ini berbeda dengan teori terdahulu yang mana maqashid al-syari'ah 
kontemporer hanya dapat dikembangkan jika seorang ilmuan dan 
peminat studi hukum Islam mampu memadukan dua pendekatan. 
Pendekatan tersebut yakni pendekatan sejarah dan pendekatan filsafat. 
Pemikiran seperti itu dalam bahasa transformasi keilmuan dan 
kelembagaan dari IAIN (Institut Agama Islam Negeri) ke UIN 
(Universitas Islam Negeri) di lingkungan PTAI (Perguruan Tinggi Agama 
Islam) di tanah air sekitar tahun 2000, model berpikir dan pandangan 
keilmuan tersebut dipatenkan dengan istilah integrasi-interkoneksi 
bidang keilmuan (Abdullah, 2020). 

Berbicara mengenai hukum islam tidak asing lagi membahas 
pemikir muslim kontemporer bernama Jasser Auda seorang intelektual 
yang multidisipliner. Namanya banyak dikenal setelah melahirkan karya 
yang berjudul “Maqasid al-syari'ah as Philosophy of Islamic Law: a System 
Approach”. Sebuah upaya pengembangan topik maqasid asy-syari‟ah, 
yaitu tujuan-tujuan utama hukum Islam. Pemikirannya berangkat dari 
ketidakmampuan hukum Islam ketika berhadapan dengan adanya 
kemajuan dan perkembangan dunia modern (Pratomo, 2019). 

Ada 6 (enam) fitur epistemologi hukum Islam yang di optimalkan 
Auda dalam menggunakan pendekatan filsafat sistem. Keenam fitur 
tersebut dimaksudkan untuk mengukur serta menjawab bagaimana 
maqashid al-syari'ah diperankan secara nyata dalam pengambilan hukum 
dan berijtihad saat ini. Pertama, dimensi kognisi dari pemikiran 
keagamaan (cognition). Kedua, utuh (wholeness). Ketiga, keterbukaan 
(openness). Keempat, hirarki berpikir yang saling mempengaruhi 
(interrelated hierarchy). Kelima, berpikir keagamaan yang melibatkan 
berbagai dimensi (multidimensionality). Keenam, (purposefulness) terfokus 
pada tujuan (Prihantoro, 2017). 

Pemikiran Jasser Auda menawarkan konsep maqasid kontemporer 
yang bernuansa pengembangan (development) dan right (hak-hak) yang 
mengkonstruk ulang konsep maqasid lama dengan karakteristik maqasid 
tradisional cenderung pada nuansa protection (perlindungan) dan 
(preservation) pelestarian (Betawi, 2019). Dalam upaya mengembangkan 
konsep maqasid di era baru ini yang membedakan dari pemikir muslim 



 

2│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

lain yakni diajukannya konsep pada human development sebagai target 
utama (public interest) maslahah (Fasa, 2017). Maslahah tersebut semestinya 
menjadi sasaran dari maqashid al-syari'ah dalam merealisasikan studi ilmu 
hukum Islam komprehensif. Selanjutnya realisasi tersebut dapat dilihat 
pada perkembangannya dari waktu ke waktu, uji validasi, diuji, dikontrol 
melalui Human Development Index (HDI) dan Human Development Targets 
(Auda, 2007). 

Hukum Islam dan usul al-fiqh yang ada di tengah kehidupan 
masyarakat memiliki banyak manfaat terutama dalam terma maqashid al-
syari'ah. Hadirnya hukum Islam tersebut tidak lepas dari tujuan dan 
maksudnya yakni penerapan syariah Islam agar tercipta sesuatu yang 
memberikan kebahagiaan di akhirat dan dunia dengan menolak mudharat. 
Kebiasaan mujtahid dalam menghadapi suatu kasus yang muncul selalu 
mencari petunjuk dari Alquran dari segala seginya. Bila mereka tidak 
menemukan, maka mereka mencari jawaban dalam sunnah Nabi dari 
segala cara. Ketika para mujtahid tidak menemukan petunjuk dari 
keduanya, maka mereka mencoba meneladani cara yang dilakukan Allah 
swt. dalam menentukan hukum, yaitu dimana ditemukan maslahah, maka 
berlakulah hukum Allah swt. Padanya (Syarifuddin, 2008). 

Ada beberapa penelitian sebelumnya yang relevan dengan kajian 
penelitian ini, antara lain: Ali Mutakin menyatakan dalam penelitiannya 
bahwa orientasi dari implementasi hukum Islam (maqashid al-syari'ah), 
yakni kemaslahatan (maslahat) bagi makhluk, baik di dunia maupun di 
akhirat. Dalam menemukan atau menetapkan kemaslahatan tersebut 
setidaknya dapat ditemukan melalui dua metode. Pertama, metode ta‟lili 
(analisis illat hukum) melalui teori qiyas dan istihsan. Kedua, metode 
istislahi (analisis kemaslahtan) melalui teori maslahat dan dzariah, baik fath 
maupun syad dzariah (Mutakin, 2017). Dalam penelitian ini, Ali Mutakin 
lebih memaparkan metode penggalian maupun penetapan kemasalahatan 
yang menjadi maqasid syari‟ah dalam istinbat hukum. 

Sama dengan penelitian Muhammad Lutfi Khakim, Chamim 
Tohari juga menyatakan bahwa perkembangan maqashid al-syari'ah tidak 
hanya berhenti pada lima tujuan universal (maqashid al-syari'ah kulliyah al 
khomsah) sebagaimana kontruksi maqasid yang dilakukan oleh Ibnu Asyur. 
Ia melakukan pembaharuan dengan menambahkan beberapa nilai dalam 
teori maqasid, antara lain, toleransi (al-samahah), kesetaraan (al-musawah), 
serta kebebasan (al-hurriyah) (Tohari, 2017). Penelitian Chamim tersebut 
fokus pada perkembangan teori maqashid al-syari'ah, khususnya terkait 
kontruksi pembaharuan maqashid al-syari'ah yang dilakukan oleh Ibnu 
Asyur. 

Galuh Nasrullah dan Hasni Noor juga melakukan penelitian terkait 
perkembangan maqasid syari‟ah era kontemporer, yakni kontruksi 
maqasid syari‟ah yang dilakukan oleh Jasser Auda. Dalam penelitian 
tersebut dinyatakan bahwa Jasser Auda melakukan pemaknaan baru 
terhadap konsep maqashid al-syari'ah dalam empat pemaknaan sebagai 



 

3│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

berikut. Pertama, hikmah dibalik suatu hukum. Kedua, tujuan akhir yang 
baik dari sebuah hukum. Ketiga, kelompok tujuan ilahiyah dan moral yang 
menjadi basis dari hukum. Keempat, berbagai bentuk kemaslahatan. 
Namun demikian Auda menyatakan bahwa nilai dan prinsip kemanusian 
menjadi hal pokok yang paling utama sebagai pertimbangan dalam ijtihad 
hukum (Nasrullah, 2017). Penelitian Galuh Nasrullah dan Hasni Noor ini 
fokus pada kontruksi pembaharuan maqashid al-syari'ah yang dilakukan 
oleh Jasser Auda. 

 Dari penelitian sebelumnya dapat dikatakan belum ditemukan 
penelitian yang fokus pada pentingnya maqashid al-syari'ah dan bagaimana 
menyikapinya di era kontemporer. Oleh karenanya penelitian ini mencoba 
menemukan lebih dalam terkait pemikiran Jasser Auda yang concern di 
bidang hukum Islam serta bagaimana hukum Islam menghadapi era 
kontemporer ini.   
METODE PENELITIAN 
 Penelitian ini menggunakan jenis penelitian Qualitative Research 
Methods dengan pendekatan penelitian kepustakaan (Library Research). 
Penelitian ini menggambarkan analisis teoritis, kajian ilmiah, rujukan 
serta literatur yang berhubungan dengan kebiasaan masyarakat setempat, 
norma serta nilai yang terbangun dalam kondisi lapangan yang diamati 
(Sugiono,2017). Dimana peneliti mengkaji buku-buku atau literatur yang 
berhubungan dengan tinjauan maqashid al-syari'ah yang dilakukan oleh 
Jasser Auda. 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Konsep Dasar Maqashid Al-syari'ah 

Secara etimologi maqasid merupakan bentuk jamak dari maqasad 
yang berarti “maksud, sasaran, niat, tujuan, prinsip dan tujuan akhir”. 
Sedangkan secara terminologi maqasid didefinisikan sebagai pemahaman 
makna-makna, serta sasaran dibalik suatu hukum. Beberapa teoritikus 
hukum Islam, maqasid adalah pernyataan alternatif untuk kemaslahatan 
(Auda, 2008). Tujuan Allah swt mensyariatkan hukum-Nya adalah untuk 
memelihara kemaslahatan umat manusia, sekaligus menghindari mufsadat 
di dunia maupun akhirat. Tujuan tersebut hendak dicapai melalui taklif 
yang pelaksanaannya tergantung pada pemahaman sumber hukum 
utama yaitu Al-Qur‟an dan Al-Hadis (Djamil, 1997).  

Mengenai syariat Islam, Imam Ibn al-Qayyim mengatakan bahwa 
“syariat bangunan dasarnya, diletakkan atas hikmah dan kesejahteraan 
manusia, pada dunia dan akhirat nanti. Syariat, seluruhnya adalah 
keadilan, rahmat, hikmah dan kebaikan. Oleh karenanya, jika terdapat 
suatu aturan (yang mengatasnamakan syariat) yang menggantikan 
keadilan dengan ketidakadilan, rahmat dan lawannya, maslahat umum 
dengan mafsadat, ataupun hikmah dengan omong kosong, maka aturan itu 
tidak termasuk syariat, sekalipun diklaim demikian menurut beberapa 
interpretasi”. Berbagai definisi dan istilah di atas merupakan awal dari 
pengkajian teori al-maqasid. Sehingga dapat difahami bahwa maqashid al-



 

4│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

syari'ah sebagai tujuan dari seperangkat hukum Islam pada terbentuknya 
keadilan dan kemaslahatan masyarakat, bukan sederet aturan yang 
mengantarkan pada kerusakan tatanan sosial (Prihantoro, 2017). 

Maqashid al-syari'ah pada dasarnya adalah salah satu cara 
intelektualistik dan metologik dimana paling penting untuk melakukan 
reformasi hukum. Seperti kita ketahui selama ini, dalam pandangan 
Ulama klasik, Maqashid terbagi menjadi tiga.  Pertama, Daruriyyat 
(keniscayaan/primer), Hajiyyat (kebutuhan/sekunder) dan Tahsiniyyat 
(kemewahan) (Achsin,2020).  

 
Gambar 1.1 Susunan maslahah 

 
Terkait hal tersebut diatas, upaya meraih kemaslahatan yang harus 

ditempuh setiap umat manusia ada 3 tingkatan skala prioritas dengan 
penjabaran Dharuriyyat adalah tingkat kebutuhan yang harus ada atau 
disebut dengan kebutuhan primer. Bila tingkat kebutuhan ini tidak 
terpenuhi, akan terancam keselamatan umat manusia. Keperluan dan 
perlindungan Dharuriyyat ini dalam buku ushul fiqh, termasuk as-Sythibi, 
membagi menjadi lima buah, yaitu pemenuhan keperluan serta serta 
perlindungan yang diperlukan, yakni (Al yasa, 2012): 

1. Keselamatan agama (ketaatan ibadah kepada Allah SWT) 
2. Keselamatan nyawa (per individu) 
3. Keselamatan akal (termasuk hati nurani) 
4. Keselamatan atau kelangsungan keturunan (eksistensi manusia) 

serta terjaga dan terlidunginya harga diri dan kehormatan seorang 
dan 

5. Keselamatan serta perlindungan atas harta kekayaan yang dikuasai 
atau dimiliki seorang. 
Kebutuhan Hajiyyat adalah kebutuhan-kebutuhan sekunder, 

dimana apabila tidak terwujudkan keperluan ini tidak akan sampai 
mengancam keselamatannya, namun akan mengalami kesulitan dan 



 

5│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

kesukaran bahkan mungkin berkepanjangan, tetapi tidak sampai 
ketingkat menyebabkan kepunahan atau sama sekali tidak berdaya. Jadi 
yang membedakan dharuriyyah dengan hajiyyat adalah pengaruhnya 
kepada keberadaan manusia. Namun demikian, keberadaannya 
dibutuhkan untuk memberikan kemudahan serta menghilangkan 
kesukaran dan kesulitan dalam kehidupan mukallaf (Amir, 2008). 
Tahsiniyyat (tersier) yaitu semua keperluan dan perlindungan yang 
diperlukan agar kehidupan menjadi nyaman dan lebih nyaman lagi, 
mudah dan lebih mudah lagi, lapang dan lebih lapang lagi, begitu 
seterusnya. Dengan istilah lain adalah keperluan yang dibutuhkan 
manusia agar kehidupan mereka berada dalam kemudahan, kenyamanan, 
kelapangan (Yusuf, 1999). 

Klasifikasi maqasid klasik hanya tertuju pada individu daripada 
keluarga, masyarakat, maupun manusia secara umum. Subjek pokok 
dalam perspektif maqasid klasik adalah individu (kehidupan, harga diri, 
dan harta individu), bukan masyarakat (bermasyarakat, harga diri bangsa, 
ataupun kekayaan dan ekonomi nasional). Maqasid klasik, pada teori 
dasar keniscayaannya, tidak meliputi nilai-nilai paling dasar, yang diakui 
secara universal, seperti keadilan, kebebasan dan sebagainya. Maqasid 
klasik telah dideduksi dari tradisi dan literatur pemikiran mazhab hukum 
Islami, bukan dari teks-teks suci (Quran dan Hadis). Untuk memperbaiki 
kekurangan pada teori maqasid klasik, maka ulama kontemporer telah 
menginduksi beberapa konsep dan klasifikasi maqasid dari perspektif - 
perspektif baru, yakni (Auda, 2015): 

a. Pertimbangan jangkauan maqasid  
Klasifikasi kontemporer membagi maqasid menjadi tiga 

tingkatan dalam rangka perbaikan jangkauan hukum yakni maqasid 
umum (ammah), maqasid khusus (khassah), maqasid parsial (juz iyyah). 

b. Perbaikan pada jangkauan orang yang diliputi oleh maqasid 
Dalam memperbaiki kekurangan teori maqasid klasik terkait 

yang hanya membahas jangkauan “individual”, maka para 
cendekiawan Muslim modern dan kontemporer memperluas 
jangkauan “manusia yang lebih luas”, yaitu: masyarakat, bangsa, 
bahkan umat manusia. 

c. Perbaikan pada sumber induksi maqasid dan tingkatan keumuman 
maqasid  

Akhirnya cendekiawan kontemporer memperkenalkan teori 
maqasid umum baru yang secara langsung digali dari Naṣ, 
mengingat bahwa teori klasik digali dari literatur fikih dalam 
mazhab-mazhab fikih. Pendekatan ini, secara signifikan 
memungkinkan maqasid untuk melampaui historisitas keputusan 
fikih serta merepresentasikan nilai dan prinsip umum dari Nas. 
Maka, hukum detail (ahkam tafṣiliyah) dapat digali dari prinsip-
prinsip menyeluruh (kulliyat). 

Analisis Sistem Pada Filsafat Hukum Islam 



 

6│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

Dalam istilah filsafat, system adalah sebuah pendekatan filsafat 
sistem yang memandang bahwa penciptaan dan fungsi dari alam dan 
semua komponennya terdiri dari sistem yang luas dan menyeluruh yang 
terdiri dari jumlah yang tak terbatas dari sub sistem; berinteraksi, terbuka, 
hierarki, dan memiliki tujuan. Sistem adalah sesuatu yang terdiri dari 
beberapa rangkaian yang saling terkait antara yang satu dengan yang 
lainnya secara menyeluruh dan utuh, karena sistem adalah lahan multi 
disiplin yang muncul dari berbagai bidang ilmu dari bidang kemanusiaan 
(Auda, 2007). 

Auda mencoba menguraikan kembali asal-usul, perubahan 
perkembangan maqasid kontemporer lewat pendekatan sistem: 

1. Pendekatan kesejarahan  
Langkah pertama yang dilakukan adalah membuat peta sejarah 
perkembangan pemikiran hukum Islam dengan teliti, mulai dari 
era Islam tradisional, modern dan postmodern.  Dengan membaca 
dan memahami serta meneliti literatur yang melintasi tiga era 
tersebut, ditemukan variasi pola pemikiran epistemology keilmuan 
hukum yang berbeda-beda untuk masing-masing tahapan sejarah.  
Pertama, Islam tradisional. Terdapat empat varian: 1) Scolastic 
Traditionalism, memiliki ciri berpegang teguh pada salah satu 
mazhab fikih tradisional sebagai hukum tertinggi serta hanya 
membolehkan ijtihad ketika tidak ada lagi ketentuan hukum pada 
mazhab yang dianut. 2) Scholastic Neo-traditionalism, bersikap 
terbuka terhadap lebih dari satu mazhab yang akan dijadikan 
referensi terkait suatu hukum serta tidak pada satu mazhab saja. 
Neo-Literalism, kecenderungan ini berbeda dengan aliran mazhab 
Zahiri (klasik). 4) Ideologi-Oriented Theories, aliran tradisionalism 
yang paling dekat dengan post-modernism dalam hal mengkritik 
“rationality” dan nilai-nilai yang bias ”euro-centricity”, “west-
centricity”. Sikap aliran ini adalah penolakan terhadap dem okrasi 
dan system demokrasi karena dinilai bertentangan secara 
fundamental dengan sistem Islam (Auda, 2008).  
Kedua, Islamic Modernism. Para tokoh corak pemikiran ini memiliki 
ciri yakni mengintegrasikan Pendidikan Islam dan Barat yang 
sudah diperoleh untuk di ramu menjadi tawaran baru reformasi 
Islam dan penafsiran Kembali (re-interpretation). Terdapat 5 (lima) 
variasi disini, yaitu: 1) Reformist Reinterpretation dengan 
menggunakan istilah Fazlur Rahman contoh, Muhammad Abduh, 
Al-Tahir Ibn Ashur, Rashid Rida yang telah memberikan kontribusi 
berupa mazhab tafsir baru yang koheren dengan sains modern dan 
rasionalitas; 2) Apologetic reinterpretation, lebih kepada 
menjustifikasi status quo tertentu (Islam non Islam) berbeda dengan 
reformist yang memiliki tujuan untuk membuat perubahan nyata 
dalam implementasi hukum Islam praktis; 3) Dioalogue-oriented 
Reinterpretation/ Science-Oriented Reinterpretation yang merupakan 



 

7│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

aliran modernis yang menggunakan pendekatan baru untuk 
reinterpretasi. Mereka memperkenalkan “a secientific interpretation of 
the Qur‟an and Sunnah”. Dalam pendekatan tersebut rationality 
didasarkan pada science, sedangkan ayat-ayat alquran maupun 
hadis direinterpretasi agar selaras dengan penemuan sains terbaru; 
4) Interest-Oriented Theories. A maslahah-based approach ini berusaha 
untuk menghindari kelemahan sikap apologetik dengan cara 
melakukan pembacaan terhadap nass, menggunakan penekanan 
pada maslahah yang hendak dicapai; 5) Usul Revision, berusaha 
untuk merevisi Usul al-fiqh dengan mengesampingkan keberatan 
dari neo-tradisionalis maupun fundamentalis lainnya. Para tokoh 
golongan ini menyatakan bahwa tidak ada pengembangan 
signifikan dalam hukum Islam yang dapat terwujud, tanpa 
mengembangkan Usul al-fiqh dari hukum Islam itu sendiri.  
Ketiga, Postmodernism. Metode yang umum digunakan yakni 
“deconstruction”. Ada 5 varian dari tahap sejarah tersebut, antara 
lain: 1) Post Structuralism, suatu pemikiran yang berusaha 
membebaskan masyarakat dari otoritas nash dan teori semiotic 
(teori yang menjelaskan bahwa Bahasa sesungguhnya tidak 
menunjuk kepada realitas secara langsung) terhadap teks Al-quran 
agar dapat memisahkan bentuk implikasi yang tersirat; 2) 
Historicism, sebuah pemikiran yang menlai alquran dan hadis  
sebagai cultural product dan menyarankan agar deklarasi hak-hak 
asasi manusia modern dijadikan sebagai sumber etika dan legislasi 
hukum: 3) Critical – Legal Studies (CLS), sebuah pemikiran yang 
memiliki tujuan untuk mendekonstruksi posisi power suku Arab 
dan male elitism; 4) Post-Colonialism, pemikiran yang mengkritik 
pendekatan para orentalis klasik terhadap hukum Islam serta 
menyerukan pada pendekatan baru yang tidak berdasarkan pada 
essentialist fallacies terhadap kebudayaan Islam; 5) Neo-Rationalism 
menggunakan pendekatan historis terhadap hukum Islam dan 
mengacu pada mazhab mu‟tazilah dalam hal rational reference untuk 
mendukung pemahaman mereka.  
 Dari seluruh metode dan pendekatan yang digunakan oleh pemikir 
hukum Islam yang dipetakan menjadi tradisionalisme, modernisme 
dan postmodernisme tersebut, Jasser Auda mengajukan 
pendekatan system untuk membangun kerangka pikir baru untuk 
pengembangan hukum Islam di era global-kontemporer. Hasilnya 
yakni penerapannya bisa dikatakan atau lebih tepatnya disebut 
kesalahpenerapan hukum Islam di era saat ini, karena 
penerapannya lebih bersifat reduktif (kurang utuh), lebih 
menekankan makna literal daripada moral, lebih terfokus pada satu 
dimensi saja daripada multidimensi, nilai-nilai yang dijunjung 
tinggi lebih bercorak hitam-putih dari pada warna-warni pelangi, 
bercorak dekonstruktif dari pada rekonstruktif, kausalitas dari 



 

8│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

pada bertujuan pada tujuan (teleologis). Sehingga dari pendekatan 
system yang diusulkan sangat berupaya keras untuk menghindari 
dan menghilangkan adanya kekurangan- kekurangan tersebut 
diatas.  

2. Pendekatan Kefilsafatan 
Pendekatan ini melalui pendekatan system yang mana system 
adalah disiplin baru yang independent, yang melibatkan sejumlah 
dan berbagai sub-disiplin. Teori system merupakan jenis lain dari 
pendekatan filsafat yang bercorak “anti-modernism” (anti 
modernitas), dimana mengkritik modernitas dengan cara yang 
berbeda dari cara yang biasa digunakan oleh teori postmodernitas. 
Sehingga dapat ditegaskan disini bahwa tanpa melibatkan dan 
menggunakan ide-ide, pikiran, hasil penelitian yang relevan dari 
disiplin ilmu yangblain seperti sosiologi, antropologi, psikologi, 
komunikasi dan sains pada umumnya, maka penelitian yang 
terkait dengan teori fundamental hukum Islam akan tetap terjebak 
dalam batasan literatur tradisional berikut manuskripnya dan 
hukum Islam akan terus menerus tertinggal dalam membangun 
basis teori dan praktik pelaksanaan hukum dilapangan dalam 
kehidupan sehari-hari di tengah-tengah masyarakat multicultural- 
multireligi seperti era global saat ini. Oleh karena itu, upaya untuk 
membangun paradigma dan merekonstruksi epistemologi hukum 
Islam era saat ini, tidak bisa tidak kecuali dengan cara 
menggunakan pendekatan multidisiplin, interdisiplin bahkan 
transdisiplin.  

Pentingnya maqasid al-syariah dalam menjawab Problematika Hukum 
Islam Kontemporer 
 Dari awal lahirnya hukum islam sudah menunjukkan sifatnya yang 
adaptif serta dinamis dimana hukum Islam merupakan sebuah hukum 
yang dalam tahap aplikasinya senantiasa memperhatikan situasi dan 
kondisi hukum tersebut berkembang. Dikarenakan karakteristik hukum 
Islam berupa produk pemikiran dari para mujtahid zaman dulu. 
Sedangkan pemikiran itu sendiri disesuaikan dengan kondisi masa dan 
kebutuhan manusia serta adanya sarana-sarana kehidupan manusia di 
masanya (Hasan, 2003).  
 Terlepas dari perbedaan pendapat dalam mendefinisikan maqashid 
al-syari‟ah, para ulama ushul al-fiqh sepakat bahwa maqashid al-syari‟ah 
adalah tujuan-tujuan akhir yang harus terealisasi dengan diaplikasikanya 
syariat (Darwis,2012). Pengaplikasian syariat dalam kehidupan nyata 
(dunia), yakni untuk menciptakan kemaslahatan atau kebaikan para 
makhluk di muka bumi, yang kemudian berimbas pada kemaslahatan 
atau kebaikan di akhirat. Pada masa awal pengembangan pemikiran 
hukum Islam, pembahasan maqashid al-syari‟ah menempati posisi yang 
tidak terlalu signifikan, bahkan terkesan dikesampingkan. Para ulama 



 

9│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

(ushuliyyin) sebatas menempatkanya pada tulisan-tulisan tambahan saja 
pada hukum-hukum suatu mazhab. 

Al-Juwaini oleh para Ushuliyyin kontemporer dianggap sebagai ahli 
ushul al-fiqh pertama yang menekankan pentingnya memahami maqashid al-
syari‟ah dalam penetapkan sebuah hukum. Lewat karyanya yang berjudul 
al-Burhan fi Ushul al-Ahkam beliau mengembangkan kajian maqashid al-
syari‟ah dengan mengelaborasi kajian „illat dalam qiyas. Menurutnya asal 
yang menjadi dasar „illat dibagi menjadi tiga; yaitu: Dlaruriyyat, Hajiyyat 
dan Makramat yang dalam istilah lain disebut dengan tahsiniyyat (Rahmi, 
2018).  

Kerangka berfikir al-Juwaini tersebut dikembangkan oleh 
muridnya Muhammad bin Muhammad al-Ghazali (w. 505 H). Lewat 
karyanya; Syifa al-Ghalil, al-Mushthafa min „Ilmi al-Ushul beliau merinci 
maslahat sebagai inti dari maqashid al-syari‟ah menjadi lima, yaitu: 
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Kelima maslahat ini 
berada pada tingkat yang berbeda sesuai dengan skala prioritas maslahat 
tersebut. Oleh karena itu beliau membedakanya menjadi tiga kategori; 
yaitu: peringkat dlaruriyyat, hajiyyat dan tahsiniyyat. 

Jasser Auda memberikan catatan kritis atas teori maqasid yang 
dikembangkan pada abad klasik. Menurutnya, ada empat kelemahan. 
Pertama, teori maqasid klasik tidak merinci cakupannya dalam bab-bab 
khusus sehingga tidak mampu menjawab secara detail pertanyaan-
pertanyaan mengenai persoalan tertentu. Kedua, teori maqasid klasik lebih 
mengarah pada kemaslahatan individu, bukan manusia atau masyarakat 
secara umum; perlindungan diri/nyawa individu, perlindungan akal 
individu, perlindungan harta individu dan seterusnya. Ketiga, klasifikasi 
maqasid klasik tidak mencakup prinsip-prinsip utama yang lebih luas, 
misalnya keadilan, kebebasan berekspresi dan lain-lain. Keempat, 
penetapan maqasid dalam teori maqasid klasik bersumber pada warisan 
intelektual fiqh yang diciptakan oleh para ahli fiqh, dan bukan diambil 
dari teks-teks utama seperti al-Qur‟an dan sunnah (Gumanti, 2018). 

Menurut Auda, pergeseran paradigma dalam memahami teori-
teori maqashid al-syari‟ah lama yang diperinci oleh Imam As-Syatibi. 
Pergeseran atau lebih mudahnya disebut pemaknaan ulang dari teori 
Maqasid lama yaitu: hifz al-din dalam teori Maqasid lama dimaknai ulang 
dengan menjaga, melindungi dan menghormati kebebasan beragama dan 
berkepercayaan, hifz al-nasl dimaknai ulang dengan perlindungan 
terhadap keluarga dan institusi keluarga, hifz al-„aql dimaknai ulang 
dengan melipatgandakan pola pikir dan research ilmiah, hifz al-nafs 
dimaknai dimaknai ulang dengan menjaga martabat kemanusiaan dan 
Hak Asasi Manusia (HAM) dan hifz al-mal dimaknai ulang dengan 
mengutamakan kepedulian sosial, pembangunan dan kesejahteraan sosial.  

Pergeseran dari teori maqasid lama ke teori maqasid baru, dengan 
mempertimbangkan secara serius perkembangan pemikiran warga dunia. 
Berikut usulannya: 



 

10│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

Tabel 1.1 Pergeseran paradigma teori Maqasid Klasik  
menuju Kontemporer 

No Teori Maqasid Klasik Teori Maqasid Kontemporer 

1 Menjaga Keturunan (al-Nasl) Teori yang berorientasi kepada 
perlindungan keluarga; kepedulian yang 
lebih terhadap institusi keluarga. 
Termasuk peduli terhadap hak-hak wanita 
(Istri) dan hak-hak anak sudah barang 
tentu. 

2 Menjaga Akal (al-Aql) Melipatgandakan pola pikir dan research 
ilmiah; mengutamakan perjalanan untuk 
mencari dan mengembangkan ilmu 
pengetahuan; menekan pola pikir yang 
mendahulukan kriminalitas kerumunan 
gerombolan; menghindari upaya-upaya 
untuk meremehkan kerja otak. 

3 Menjaga kehormatan; 
menjaga jiwa (al-„Irdh) 

Menjaga dan melindungi martabat 
kemanusiaan; menjaga dan melindungi 
hak-hak asasi manusia. 

4 Menjaga Agama (al-Diin) Menjaga, melindungi dan menghormati 
kebebasan beragama dan berkepercayaan. 

5 Menjaga Harta (al-Maal) Mengutamakan kepedulian social; 
menaruh perhatian pada pembangunan 
dan pengembangan ekonomi; mendorong 
kesejaheraan manusia; menghilangkan 
jurang antara miskin dan kaya.  

Sumber: Abdullah, 2020. 

Terkait reformasi maqashid al-syari‟ah tradisional. Karakteristik 
maqasid tradisional cenderung pada nuansa protection (perlindungan) dan 
preservation (pelestarian). Auda menawarkan konsep maqasid 
kontemporer yang lebih bernuansa development (pengembangan). 
Harapannya yakni mempertimbangkan kemaslahatan pada rakyatnya, 
bukan hanya penampilan seorang pemimpinnya yang “merakyat” akan 
tetapi lebih penting dari itu adalah kebijakan-kebijakan yang selalu 
“merakyat”. Melalui pendekatan sistem yang ia gagas, yaitu: sifat kognitif, 
integritas, keterbukaan, hierarki yang saling terkait, multidimensi dan 
memiliki tujuan, Jasser Auda menawarkan metodologi hukum Islam yang 
rahmatan li al„alamin yaitu bermanfaat bagi umat Islam untuk kehidupan 
yang lebih adil, sejahtera, saling menghormati, mengedepankan tasamuh, 
serta toleransi dan penuh kedamaian.  

Dalam melakukan studi hukum Islam harus dapat membedakan 
antara wilayah syariah dan fikih. Syariah adalah segala bentuk aturan 
yang telah ditetapkan oleh Allah melalui al-Qur‟an dan Hadits Nabi 
dimana manusia tidak memiliki hak untuk merubahnya. Sementara fikih 
adalah pemahaman manusia terhadap Syari‟ah yang memiliki perbedaan 
pemahaman. Syariah agama Islam itu satu tetapi pemahaman terhadap 



 

11│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

agama itu beragam. Syariah itu agama, sementara fikih adalah bentuk dari 
pemahaman terhadap agama. Seperti contoh, ayat tentang riba itu agama 
(Syariah), di mana agama menetapkan riba itu haram, akan tetapi 
pemahaman terhadap sesuatu yang dikategorikan sebagai riba dan 
tidaknya adalah fikih. 

Pemahaman seseorang terhadap agama dalam bentuk fikih itu 
sangat dipengaruhi oleh faktor sosiologis, ekonomi dan politik 
masyarakatnya. Maka syari‟ah yang universal pada tataran fikih akan 
ditemukan perbedaan dalam kaitannya dengan perbedaan sosial dan 
kondisi politiknya. Maka fikih bukanlah keseluruhan Islam itu sendiri 
melainkan hanyalah interpretasi terhadap teks dalam konteks historis 
tertentu, sehingga dapat direkonstruksi pada aspek-aspek tertentu, 
asalkan rekonstruksi tersebut didasarkan pada sumber-sumber dasar 
Islam yang sama dan sepenuhnya sesuai dengan pesan moral dan agama. 
KESIMPULAN 

Dalam melakukan studi hukum Islam harus membedakan antara 
wilayah syari‟ah dan fikih. Pemahaman seseorang terhadap agama dalam 
bentuk fikih sangat dipengaruhi oleh faktor sosiologis, ekonomi dan 
politik masyarakatnya. Maka syari‟ah yang universal pada tataran fikih 
akan ditemukan perbedaan dalam kaitannya dengan perbedaan sosial dan 
kondisi politiknya. Maka fikih bukanlah keseluruhan Islam itu sendiri 
melainkan hanyalah interpretasi terhadap teks dalam konteks historis 
tertentu, sehingga dapat direkonstruksi pada aspek-aspek tertentu, 
didasarkan pada sumber-sumber dasar Islam yang sama dan sepenuhnya 
sesuai dengan pesan moral dan agama. 

Hukum Islam dan usul al-fiqh yang ada di tengah kehidupan 
masyarakat memiliki banyak manfaat terutama dalam terma maqashid al-
syari‟ah. Karena hadirnya hukum Islam tidak lepas dari tujuan dan 
maksudnya yakni penerapan syariah Islam agar tercipta sesuatu yang 
memberikan kebahagiaan di akhirat dan dunia dengan menolak 
mudharat. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, Amin, Multidisiplin, Interdisiplin, & Transdisiplin Metode Studi 

Agama & Studi Islam di Era Kontemporer, IB Pustaka PT Litera Cahaya 
Bangsa, 2020. 

Achsin, M. 2020. Sanksi Uang Pengganti Tindak Pidana Korupsi Berbasis 
Hasil Audit Perhitungan Kerugian Keuangan Negara Dalam 
Perspektif Maqoshid Syariah, Thesis, Program Magister Ilmu Agama 
Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim.  

Al Yasa‟ Abubakar, Metode Istishlahiah Pemanfaatan Ilmu Pengetahuan Dalam 
Ushul Fiqh, CV Diandra Primamitra Media, Banda Aceh, 2012. 

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II, cet. ke-4, Kencana Prenada Media 
Group, Jakarta, 2008. 



 

12│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

Auda, Jasser, Maqashid Al Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A System 
Approach, London: The International Institute of Islamic Thought, 
2007. 

Auda, Jasser, Maqashid Al Shariah As Philosophy Of Islamic Law: A System 
Approach, London: The International Institute of Islamic Thought, 
2008. 

Auda, Jasser, Maqasid Al-Shariah A Beginner's Guide, (London: The 
International Institute of Islamic Thought, 2008), h. 1 

Auda, Jasser, Membumikan Hukum Islam Melalui Maqashid Syariah, 
Bandung: PT Mizan Pustaka, 2015. 

Betawi, U. (2019). Maqashid Al-Syariah Sebagai Dasar Hukum Islam 
Dalam Pandangan Al-Syatibi Dan Jasser Audha. Jurnal Hukum 
Responsif, 6(6), 32–43. 
http://jurnal.pancabudi.ac.id/index.php/hukumresponsif/article/vi
ew/419 

Djamil, Faturrahman, Filsafat Hukum Islam, Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 
1997 

Fasa, M. I. (2017). Reformasi Pemahaman Teori Maqasid Syariah (Analisis 
Pendekatan Sistem Jasser Auda). HUNAFA: Jurnal Studia Islamika, 
13(2), 218. https://doi.org/10.24239/jsi.v13i2.438.218-246 

Gumanti, R. (2018). Maqasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda 
(Pendekatan Sistem dalam Hukum Islam). Jurnal Al-Himayah, 2(1), 97–
118. 

Hasan Turobi. Fiqh Demokratis. Bandung: ARASY, 2003 
Mohammad Darwis, 2012. “Maqashid al-Syari„ah dan Pendekatan Sistem 

Dalam Hukum Islam Perspektif Jasser Auda” dalam M. Arfan 
Mu‟ammar, Abdul Wahid Hasan, et. Al. (Ed), Studi Islam Perspektif 
Insider/Outsider, IRCiSoD, Jogjakarta. 

Mutakin, Ali, “Teori Maqashid Al Syariah dan Hubungannya dengan 
Metode Istinbath Hukum” Kanun Jurnal Ilmu Hukum, Vol. 19, No. 
3(2017). 

Nashrullah, Galuh Kartika Mayangsari R, H. Hasni Noor, “Konsep 
Maqasid Syari‟ah dalam Menentukan Hukum Islam (Perspektif Al-
Syatibi dan Jasser Auda),” al-Iqtisadiyah, Vol.1, Issue.1 (2104). 

Pratomo, H. (2019). Peran Teori Maqasid Asy-Syari‟Ah Kontemporer 
Dalam Pengembangan Sistem Penafsiran Al-Qur‟an. Al-Mu‟ashirah, 
16(1), 92–111. 

Prihantoro, S. (2017). Maqasid Al-Syari‟Ah dalam Pandangan Jasser Auda 
(Sebuah Upaya Rekontruksi Hukum Islam Melalui Pendekatan 
Sistem). Jurnal At-Tafkir, 10(1), 120–134. 

Rahmi, N. (2018). Maqasid Al Syari‟ah: Melacak Gagasan Awal. Syariah 
Jurnal Hukum Dan Pemikiran, 17(2), 160. 
https://doi.org/10.18592/sy.v17i2.1970 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh. Jakarta: Prenada, cet. IV, Jilid. 2, 2008 
Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 



 

13│      IZZI: Jurnal Ekonomi Islam Vol. 1 No. 1 (2021)  

 Available online at http://jurnal.stebibama.ac.id/index.php/JMB/index 
 

Tohari, Chamim “Pembaharuan Konsep Maqasid al-Shariah dalam 
Pemikiran Muhammad Ṭahir Ibn „Ashur,” al-Maslahah, Vol.13, No.1 
(2017) 

Yusuf al-Qadharawi, Fiqih Praktis Bagi Kehidupan Modern, Makabah 
Wabah, Kairo, 1999. 

 


